|
Detlef Kremer I

Literaturwissenschatt
als Medientheorie

A‘ |
ASCHENDORFFVERLAG L



Inhalt

I.  Kleines Vorspiel in der Geschichte

II.  Was ist ein Medium? Erste Anniherung
III. Was ist ein Medium? Zweite Anniherung

IV. Die Medialitit des Textes

Empfangsprobleme
Medienkonkurrenz
Platons Kritik der Schrift
Die Materialitit der Schrift

V. Das Medium ist die Botschaft:
Marshall McLuhan

Das Medium als Werkzeug

Heifle und kalte Medien
Historische Abfolge der Leitmedien
Fernsehen im globalen Dorf

VI. Bild, Schrift, Technobild.
Vilém Flussers Kommunikologie

Kommunikologie. Reden gegen den Tod
Entwicklungsgeschichte der Codes:

Bild, Schrift, Technobild

Medienmoral und Tkonoklasmus

VIIL. Die Differenz der Schrift.
Jacques Derridas Dekonstruktion

Ursprungslosigkeit

Die AuBerlichkeit der Schrift
Der Status der différance.
Text und Hypertext

11

15

19

21
23
25
28

35

37
39
40
45

49
49
52
56

59

59
61

66




VIII. Michel Foucault:
Diskursanalyse und literarischer Text

Medium und Diskurs

Archiv, Diskurs, Aussage
Archiologie und Genealogie
Mikrophysik der Macht
Literatur als subversiver Diskurs

IX. Lektiire als Form des Textes

Medium und Form

Konzentration und Zerstreuung

Die lustvolle Lektiire.

Roland Barthes’ Lust am Text

Der lesbare und der schreibbare Text
Wiederholungslektiire

Unlesbarkeit

Unverstindlichkeit:
Griindungsfiguren in der Romantik
Schrift als Umweg

X.  Der bezeichnete Kérper

Anhang

Anmerkungen
Literatur

Uber den Autor

68

68
69
71
75
77

81

81
82

84
89
95
98

100
104

106

115

127

135



I. Kleines Vorspiel in der Geschichte

In seinen — zwischen 1817 und 1829 gehaltenen und erst
spiter nach den Mitschriften eines Schiilers publizierten —
Vorlesungen iiber die Asthetik entwickelt Hegel einen Begriff
der Kunst und Kunstgeschichte, der auf seine Selbstaufhe-
bung hin angelegt ist. Er behauptet eine wachsende Entma-
terialisierung und entsprechend Spiritualisierung  der
Kunstformen. Hegel unterzieht die Geschichte der Kunst
einem geschichtsphilosophischen Kursus, dessen Anfangs-
und Endpunkt eine Grofle markiert, die er ,Geist“ nennt.
Dieser vergegenstiandlicht sich zunichst in der ,rohen” Form
der Architektur, um sich iiber Skulptur, Malerei und Musik
bis hin zur Poesie zu ,vergeistigen“. In der poetischen Lite-
ratur ist die Kunst, so Hegel, an den ,Punkt des Geistes“!
gelangt, wo ihren Formelementen keinerlei Materialitit
mehr anhaftet, sondern wo sie sich in der Hlusion mentaler
Vorstellungswelten verfliicchtigen. Auf diesem historisch
héchsten Niveau der Kunstgeschichte — und Hegel spricht
hier von seiner unmittelbaren Gegenwart — existiert literari-
sche Form nur noch als méglichst durchsichtige sinnliche
Imagination des Geistes:

Thre [der Poesie] charakteristische Eigentiimlichkeit liegt in der
Macht, mit welcher sie das sinnliche Element, von dem schon Musik
und Malerei die Kunst zu befreien begannen, dem Geiste und sei-
nen Vorstellungen unterwirft. Denn der Ton, das letzte duflere
Material der Poesie, ist in ihr nicht mehr die ténende Empfindung
selber, sondern ein fiir sich bedeutungsloses Zeichen, und zwar der in
sich konkret gewordenen Vorstellung.”

Und die apodiktische Schlussfolgerung lautet: ,,Die Dicht-
kunst ist die allgemeine Kunst des in sich freigewordenen,
nicht an das duBerlich-sinnliche Material zur Realisation
gebundenen Geistes, der nur im inneren Raume und der




inneren Zeit der Vorstellungen und Empfindungen sich
ergeht.*’

Hegel hat mit ihrer duBersten Wertschitzung die Poesie
allerdings auch an den Punkt gefiihrt, wo sie, ihrer letzten
sinnlichen Hiille entkleidet, in die offenen Arme der reflexiv
und diskursiv iiberlegenen Philosophie liuft. Wenn Hegel
den geschriebenen Buchstaben der Literatur als transparen-
ten Durchgangspunkt des Geistes einschitzt, so unterschligt
er nachhaltig den Materialcharakter des literarischen Textes,
was gleichbedeutend ist mit der Leugnung seiner Medialitit.
Denn wo der Geist unmittelbar kommuniziert, bedarf es
keines Mediums der Kommunikation. Was im Grunde schon
fiir die Philosophie 4uBerst problematisch, wenn nicht kurz-
schliissig ist, fithrt im Hinblick auf die Literatur zu einer
vollstindigen Schieflage: Die Fehleinschitzung der Materia-
litdt von Schrift ist hier umso folgenschwerer, je starker sich
moderne Literatur seit der Romantik gerade iiber eine
Selbstreflexion ihrer dsthetischen Form und ihrer zugrunde
liegenden Technik, der Schrift, bestimmt.

Es beinhaltet eine ironische Pointe auf die Hegel-
sche Dialektik, dass ausgerechnet die ,spiritualisierteste”
Kunstform, die romantische Literatur, wieder den Blick
scharft fur das Material und die Technik, die ihre Basis ist.
Das Wissen um die Selbstreflexivitit der romantischen Lite-
ratur ist Bewusstheit von ihrer Medialitit. Diesem Wissen ist
nicht nur Friedrich Schlegels Programm der Romantik als
einer ,Transzendentalpoesie“ verpflichtet, die er als ,zu-
gleich Poesie und Poesie der Poesie“* bestimmt, sondern das
Wissen um die mediale Vermittlung der Literatur pragt wei-
teste Bereiche der Romantik und dartiber hinaus der Mo-
derne. Exemplarisch sei nur auf eine Stelle aus Brentanos
Roman Godwi oder Das steinerne Bild der Mutter (1800/02)
verwiesen, In einem ,allgemeinen Gesprich iiber das Ro-
mantische“ fithrt der Titelheld die reflexive Brechung der
Wahrnehmung und die mediale Brechung der Darstellung
aus: ,Das Romantische ist also ein Perspectiv oder vielmehr
die Farbe des Glases und die Bestimmung des Gegenstands




durch die Form des Glases.“® Gegeniiber einem klassizisti-
schen oder realistischen Kunstwerk sei die romantische Poe-
sie durch ein grofieres Mafl an medialer Selbstreflexion ge-
kennzeichnet. Sie bezeichne nicht nur einen ,Gegenstand®,
sondern auch die formale Bedingung und die subjektive Art
und Weise der Bezeichnung:

[Dlenn nach meiner Meinung ist jedes reine, schone Kunstwerk, das
seinen Gegenstand blof3 darstellt, leichter zu {ibersetzen als ein
romantisches, welches seinen Gegenstand nicht allein bezeichnet,
sondern seiner Bezeichnung selbst noch ein Kolorit giebt, denn dem
Ubersetzer des Romantischen wird die Gestalt der Darstellung selbst
ein Kunstwerk, das er iibersetzen soll.®

Gerade der Vergleich mit einer Ubersetzung vermag das
mediale Selbstbewusstsein der Romantik, das Brentano hier
thematisiert, sehr genau zum Ausdruck zu bringen, da man
die Funktion eines Mediums vorliufig als eine Art Transfor-
mation begreifen kann. Wenn man sich ein Medium als ma-
teriellen Ubergang zwischen zwei immateriellen Sphiren
vorstellen will, dann gewiss nicht in einer punktgenauen
Ubertragung: Jedes Medium verindert, d.h. ibersetzt eine
vorausgehende kommunikative Intention, die allerdings
ohne eine mediale Vermittlung gar nicht zu haben ist. Genau
in diesem Sinne konnte Nikias Luhmann bereits der Ro-
mantik ein ausgebildetes mediales Selbstbewusstsein attestie-
ren: ,Mit der Romantik schon beginnt die Erkenntnis, daf}
jede Form Form-in-einem-Medium ist.*’

Im Folgenden wird nach zwei Anndherungen an einen all-
gemeinen Begriff des Mediums (Abschnitt II und III) der
Versuch unternommen, systematische und historische
"Grundziige der Medialitdt des literarischen Textes zu ent-
werfen (Abschnitt IV). Im Anschluss daran werden zwel
wichtige Medientheoretiker der jiingeren Vergangenheit,
Mar-shall McLuhan (Abschnitt V) und Vilém Flusser (Ab-
schnitt VI), auf Perspektiven fiir eine medientheoretisch




orientierte Literaturwissenschaft Uberprift. Die Abschnitte
VII und VIII sind den medientheoretischen Implikationen
der Dekon-struktion Jacques Derridas und der Diskursanaly-
se Michel Foucaults gewidmet. Abschnitt IX versucht,
Schlussfolgerungen aus den vorangehenden Uberlegungen
im Hinblick auf die Lektiire als Formatierung des Mediums
Text zu ziehen, bevor im Abschnitt X die Beziehung von
Zeichen und Kérper zur Debatte steht.

10



IT. Was ist ein Medium? Erste Anndherung

Wenn heute von Medien die Rede ist, dann sind in erster
Linie die elektrischen bzw. elektronischen audiovisuellen
Massenmedien gemeint. Wenn man etwas aus den Medien
erfahren hat, dann spricht man zuallererst von Fernsehen
und Film, auch vom Internet oder von der Zeitung. Die
Konfrontation mit audiovisuellen Medien hat allerdings auch
den Blick fiir die Medialitit jeder, auch der historisch alteren
Formen der Kommunikation geschirft. Was aber ist ein Me-
dium genau? Was ist gemeint, wenn vom Medium ,Fernse-
hen“ gesprochen wird? Ist es der Fernsehmonitor oder die
Sendeanstalt? Wohl kaum. Aber ohne beide wiirde das Me-
dium ,Fernsehen” ‘nicht funktionieren. Meint man ein be-
stimmtes Programm oder eine Sendung? Die tigliche Wie-
derkehr des (beinahe) Immergleichen? Auch Letzteres trifft
es nicht, wenngleich es eine wichtige Funktion des Fernse-
hens benennt. Der Begriff des Mediums erweist sich als eine
schwierig zu bestimmende Grofie. Jeder weill, was gemeint
ist, wenn man vom Medium ,Fernsehen® spricht, aber eine
prizise Definition gestaltet sich auBlerordentlich kompliziert.
Anniherungsweise lisst es sich eingrenzen als die Summe
aller Bedingungen und Moéglichkeiten einer audiovisuellen
Informationsverbreitung, die als ,Rundfunk” in dem Sinne
funktioniert, dass die Sender-Empfinger-Beziehung in der
Regel nicht umkehrbar ist. Selbst die seit einiger Zeit zu
beobachtende Tendenz des Fernsehens, Zuschauer massen-
weise in die Programme zu integrieren und Hinz und Kunz
zu Star und Superstar zu stilisieren, dndert an der grundle-
genden Unterscheidung von Sender und Empfénger nichts,
die letztlich auf einem Machtgefille basiert. Die tdgliche
Verfiigbarkeit und serielle Struktur des Programms geben
weitere grundlegende Bedingungen des Mediums ,Fernse-
hen®.

Die Verhiltnisse der — verglichen mit Film und Fernsehen —
altehrwiirdigen literarischen Buchkultur sind nicht wesent-

11




lich {iberschaubarer. Was ist das literarische Aquivalent zum
Medium ,Fernsehen“? Reden wir vom Medium ,, Literatur®?
Oder vom Medium ,,Buch“? Wohl kaum, denn darin wiren
alternative Erscheinungsformen wie Handschriften oder
Zeitung ausgeschlossen. Koénnen wir von einem Medium
LSchrift” sprechen? Oder meinen wir nicht eher das Medium
» Text“? Vermutlich macht Letzteres am meisten Sinn, wenn
man in diesem Begriff die Bedingungen und Méglichkeiten
von. Literalitdt und Textualitdt bedenkt. Aber die Grenzen
sind keineswegs eindeutig zu ziehen. Mit einer Einlassung
auf den Begriff des literarischen Textes — handschriftlich
oder gedruckt — sind jedenfalls Momente der Mundlichkeit
ausgeschlossen. Orale Poesie, Stimme und Rede bleiben eher
Grenzphidnomene in einer medientheoretischen Annédhe-
rung an die Literatur und Literaturwissenschaft, die dieser
Band vornimmt. Dass dies keineswegs notwendig so sein
muss, sondern eine mégliche Entscheidung ist, zeigt ein
Blick auf das Theater, den Film oder das Fernsehspiel, wo
der geschriebene Dialog auf die Prasenz und Performanz der
Stimme angelegt ist.

Mit dem Bezug auf Fernsehen bzw. Literatur ist der Medien-
begriff stillschweigend auf eine Grundannahme verpflichtet, die
einer Erlduterung bedarf. Einer der einflussreichsten Medien-
theoretiker der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, der Kanadi-
er Marshall McLuhan, operiert mit einem sehr weit gefassten
Medienbegriff. Er meint im Grunde jedes Werkzeug, mit dem
der Mensch die Grenzen seines Kérpers iiberschreitet. Zwischen
Fernsehen, Film, Schuhen oder einem Hammer gibt es, so
McLuhan, keinen prinzipiellen Unterschied: In jedem Fall be-
dient sich der Mensch eines technischen Mediums, um die Be-
schrankung seines Korpers zu tiberschreiten und die Moglich-
keiten seiner Sinne zu erweitern. Zu Beginn seines beriihmten
Buches Understanding Media (1964), in deutscher Ubersetzung Die
magischen Kandle (1968), stellt McLuhan klar, dass er unter Medi-
um ,jede Ausweitung unserer eigenen Person“® versteht. Und
bereits in der Einleitung kapriziert er sich auf die mediale Diffe-
renz von Stuhl und Sofa:

12




Wihrend das neunzehnte Jahrhundert das Zeitalter des Redaktions-
stuhls war, ist das unsere das Zeitalter der Sofas der Psychiater. Als
Ausweitung des Menschen ist der Stuhl eine spezialisierte Ablage-
rung des GesiBes, eine Art ablativus absolutus des Hinterteils, wih-
rend das Sofa das ganze menschliche Wesen ausweitet.’

Selbst wenn man MclLuhan hier einen gewissen Zug zum
Karnevalesken in Rechnung stellen muss, bleibt kein Zweifel
daran, dass sein Medienbegriff als Ausdehnung des Men-
schen eben auch einen Stuhl umfasst.

McLuhans Medienbegriff ist — bei aller Prizision in be-
stimmten Punkten, auf die wir spiter genauer eingehen wer-
den - mit einigen Schwichen behaftet. Seine weite Anlage ist
mit mangelnder Klarheit und einem Hang zur Differenzlo-
sigkeit teuer erkauft. Wenn er vom Stuhl bis zum Computer
alles umfasst, dann ist weder eine Unterscheidung von Tech-
nik und Medium noch von Technik und Code mehr mog-
lich. Gegeniiber diesem sehr weit gefassten Medienbegriff
soll deshalb hier von Medium nur im Zusammenhang von
Kommunikation, Informationsibermittlung und Zeichen-
transfer gesprochen werden.

Dennoch kann die zum gefligelten Wort gewordene
Uberschrift des ersten Kapitels von Understanding Media,
»The medium is the message®, ,Das Medium ist die Bot-
schaft®, auch hier zum Leitgedanken werden, nicht jedoch
im Sinne einer schlichten Gleichung von Medium und Bot-
schaft, sondern in dem Sinne, dass die formalen Bedingun-
gen eines Mediums seine Inhalte qualifizieren und dass mit
jedem Medium andere Inhalte verbunden sind. Zur Erldute-
rung sei an einen wichtigen anderen Medientheoretiker des
ausgehenden 20. Jahrhunderts erinnert, der McLuhan mehr
verdankt, als er selbst einrdumt: Vilém Flusser. Gegeniiber
einer Theorie der Kommunikatio}i, die auf das Senden und
Empfangen inhaltlicher Botschaften gerichtet ist, beobachtet
Flusser die formalen Bedingungen und medialen Widerstan-
de von Kommunikation. An die Stelle der naiven Frage:
~Was will er sagen?” riickt die ,kluge” Frage: , Durch welche

13




Hindernisse hindurch hat er gesagt, was er eben gesagt
hat?“’® Medien sind in diesem Verstindnis gleichzeitig Mog-
lichkeitsbedingung und Filterung/Brechung von Kommuni-
kation nach ganz spezifischen formalen Widerstanden. Sie
regeln selbst ihre spezifische Art der Informationsvermitt-
lung und -speicherung. Sind damit aber die eben einge-
raumten definitorischen Vagheiten des Medienbegriffs
itberwunden?

14



III. Was ist ein Medium? Zweite Anndherung

Die Schwierigkeiten einer prizisen Definition des Medienbe-
griffs lassen sich umgehen, indem man ihn als einen relatio-
nalen Begriff konzipiert, d.h. als einen solchen, der sich nur
in Relation zu einem anderen Begriff fassen lisst. Ohne im
engeren Sinn auf eine medientheoretische Anwendung ge-
richtet zu sein, hat Niklas Luhmann ein relationales Modell
des Mediums formuliert, das auch im Zusammenhang einer
medientheoretischen Literaturwissenschaft aufschlussreich
sein kann. Um seine Unterscheidung von Form und Medium
zu begreifen, ist eine kurze Einlassung auf die kommunikati-
onstheoretische Grundanlage von Luhmanns Theorie sozia-
ler Systeme geraten.

In der Architektur von Luhmanns Theorie sozialer Sy-
steme nimmt der Begriff der Kommunikation einen zentra-
len Stellenwert ein. Im Zusammenhang seines theoretischen
Modells der Kommunikation hat Luhmann ein sehr weit
gefasstes Konzept von Medium formuliert. Den Ausgangs-
punkt stellt die Frage danach, wie , Kommunikation als In-
formationsverarbeitung®*' iberhaupt méglich ist:

Gesehen im Kontext evolutiondrer Errungenschaften mufl kommu-
nikativer Erfolg als zunichst duBerst unwahrscheinlich gelten.
Kommunikation setzt fiir sich bestehende Lebewesen mit je eigenem
Informationsverarbeitungsapparat voraus. Jedes Lebewesen sichtet
und bearbeitet, was es wahrnimmt, fiir sich. Wie ist unter solchen
Umstinden Kommunikation, das heiit koordinierte Selektivitit,

iiberhaupt moglich?'?

Diese Frage muss vorangestellt werden, weil Luhmann
von der Voraussetzung ausgeht, dass Verstindnis, im Sinne
einer gelingenden Kommunikation zweier Kommunikati-
onspartner, als extrem unwahrscheinlich einzuschitzen ist.
Wie soll ,alter” verstehen, was ,ego” meint, wenn es nicht
bestimmte intersubjektiv giltige Annahmen und Regeln

15




gibt? Angesichts einer inzwischen Jahrtausende alten Karrie-
re und einer dramatisch gestiegenen Masse von durchaus
gelingenden Kommunikationsakten, missen offenkundig
evolutioniire Vorkehrungen eingerdumt werden, mittels
derer Kommunikation wahrscheinlich wurde. Um die Un-
wahrscheinlichkeit von kommunikativem Erfolg zu depoten-
zieren, kommt es, so Luhmann, historisch zur Herausbildung
von Medien, die er als Transformatoren versteht, die Un-
wahrscheinliches in Wahrscheinliches verwandeln. Dass die
Evolution sozialer Systeme ganz offensichtlich von durchaus
erfolgreicher Kommunikation ermoglicht wurde, wertet
Luhmann nicht als Widerlegung seines Theorems der Un-
wahrscheinlichkeit. Im Gegenteil: je mehr Verstind-
nis/gelingende Kommunikation erreicht wird, desto voraus-
setzungsreicher und d.h. unwahrscheinlicher wird die An-
schlusskommunikation.

Luhmann differenziert eine dreifache Unterscheidung der
Unwahrscheinlichkeit von Kommunikation. Die erste Ebene
bezieht sich auf das Problem von Verstehen tberhaupt, die
zweite ,auf das Erreichen von Adressaten“’®, wenn Kommunika-
tion {iber raumliche und zeitliche Grenzen hinweg ausgedehnt
wird, und die dritte Ebene betrifft den ,kommunikativen Er-
folg“, die ,gelungene Kopplung von Selektionen“, also die
Sicherung der Kommunikation, die durch anschlieBende
Kommunikation oder Interaktion demonstriert wird.

Diesen drei Unwahrscheinlichkeiten begegnet die Evolution
sozialer Systeme mit drei unterschiedlichen Typen von Medien.
Um iitberhaupt ein Verstehen von Kommunikation zu ermdgli-
chen, miissen Sprachen im Sinne von Zeichensystemen ausge-
bildet werden, in denen akustische bzw. optische Zeichen fiir
Sinn benutzt werden. Sinn stellt die Moglichkeitsbedingungen
und den Kontext der Zeichenfestlegung: ,Das allgemeinste
Medium, das psychische und soziale Systeme ermoglicht und
fur sie unhintergehbar ist, kann mit dem Begriff ,Sinn’ bezeich-
net werden.“'® Um zu verstehen, warum Sinn als das allgemein-
ste Medium fungiert, muss auf die Unterscheidung ven-Medi-
um und Form verwiesen werden. Losgelost von einer hier und

16



jetzt sich vollziehenden Kommunikation, in der die Kommuni-
kationspartner also unmittelbar anwesend sind, libernehmen
zweitens ,,Verbreitungsmedien“'® die Uberwindung der Raum-
und Zeitgrenzen. Hierunter versteht Luhmann technische Me-
dien wie Schrift, Druck, Funk, Fernsehen etc. Die Ausdehnung
der Reichweite der Kommunikation muss durch Standardisie-
rung stabilisiert werden. Es ist wichtig zu bemerken, dass diese
technischen Verbreitungsmedien Sinn durch ihre eigene me-
diale Technik erzeugen. Um den Erfolg von- Kommunikation
allgemein zu garantieren, bedarf es symbolisch generalisierter
Kommunikationsmedien, die semantische Generalisierungen
verwenden, um Sinn-Selektion und Handlungs-Motivation zu
verbinden. Als solche nennt Luhmann Wahrheit, Geld, Liebe,
Macht/Recht, ,,Grundwerte® etc.'” Sie bilden eine Art von se-
mantischen Grofi-Mustern, die in der historischen Evolution in
kleinere Einheiten differenziert werden. Als kursorisches Bei-
spiel mag hier etwa die passionierte Liebe gelten. Die Kommu-
nikation leidenschaftlicher Liebe kann nur Aussicht auf Ver-
stindnis oder gar Erfolg haben, wenn die Semantik der Liebe
als Passion hinreichend verbreitet ist und wenn zwei Partner
sich im gleichen ,Medium"” bewegen, d.h. Voraussetzungen und
Folgen der passionierten Liebe kennen und teilen.

Ohne die zugrunde liegende Unterscheidung von Medium
und Form bleibt Luhmanns Typologie der Medien unvollstén-
dig und vermutlich unverstindlich. Im Rickgriff auf Franz
Heider bestimmt Luhmann Medien zunichst ganz allgemein
als ,lose Kopplung von Elementen® und ,offene Mehrheit
méglicher Verbindungen“'®. Einschrinkend fiigt Luhmann
hinzu, dass die Unterscheidungsmoglichkeiten grofl genug sein
miissen, um von einem Medium sprechen zu kénnen:

Natiirlich limitieren Medien das, was man mit ihnen anfangen kann. Sie
schlieBen, da sie ja ihrerseits aus Elementen bestehen, Beliebigkeit aus.
Aber das Arsenal ihrer Moglichkeiten bleibt im Normalfalle grof} ge-
nug, um nicht auf wenige Formen festgelegt zu sein, denn das wiirde
schlieBlich die Unterscheidung kollabieren lassen."

17




Der Begriff des Mediums wire ohne seinen Differenzbegriff
»Form“ nicht nur unvollstindig zu verstehen, sondern es fiele
mit ihm die ganze Elastizitit und Funktionalitdt von Luhmanns
Medienbegriff aus. Form und Medium sind relationale Begriffe,
die sich wechselseitig bestimmen. Fir das Medium ist es zu-
nichst charakteristisch, dass es latent ist. Aktualisieren kann es
sich nur iiber Formen, ,als Prozessieren von Formen®.?* Der
Latenz des Mediums korrespondiert Stabilitit und eine ausge-
prigte Invarianz, wihrend Formen zwar sichtbar und aktuell,
aber instabil und variabel sind. Das Medium bezeichnet eine
Reihe von Moglichkeiten, ist beobachtbar allerdings nur iiber
seine tatsdchlichen Realisierungen in Formen. Als kurzes Bei-
spiel mag ein Hinweis auf das Fernsehen dienen, das als Medi-
um unsichtbar ist, denn es darf nicht mit seinen technischen
Voraussetzungen identifiziert werden. Beobachtbar wird es nur,
wenn es die Form einer konkreten Sendung annimmt, wobei
diese andererseits nur die Form annehmen kann, die durch die
medialen Moglichkeiten und Bedingungen vorgegeben sind:
,Was immer als Medium dient, wird Form, sobald es einen
Unterschied macht.“*!

Luhmanns Form-Medium-Unterscheidung ist, wie gesagt,
nicht auf einen medienwissenschaftlichen Einsatz orientiert. Die
relationale Unterscheidung prizisiert vor allem auch kein Ge-
biet von Gegenstinden, sondern sie muss als formale, episte-
mologische Hiille zunichst mit medientheoretischen Inhalten
geflillt werden, um dort aussagefihig gemacht werden zu kon-
nen. Die zweistellige Unterscheidung kann jedoch die Diffe-
renzlosigkeit des Medienbegriffs in der medientheoretischen
Diskussion iiberwinden. Sie erlaubt es, auf verschiedenen Ebe-
nen Medien zu unterscheiden, ohne eine strenge Hierarchisie-
rung des Begriffs erstellen zu miissen. Medium ist dann das, was
iiber hinreichend Stabilitit und Méglichkeiten verfigt, um eine
Reihe von Formen zu prozessieren. Medium ist ein Prozessor
von Sinn. Wir werden diesen Punkt im Zusammenhang mit der
Relation Text/Lektiire spater im Abschnitt IX wieder aufneh-
men.

18



