V. Das Medium ist die Botschaft:
Marshall McLuhan

Marshall McLuhan (1911-1980) war von seinem beruflichen
Hintergrund her eigentlich kein Medientheoretiker im en-
geren Sinne. Er war Professor der Anglistik in Toronto. Zu
einer der Griinder- und Leitfiguren der Medientheorie wur-
de er vor allem durch zwei Biicher: The Guienberg Galaxy
(1962) und Understanding Media (1964). Dass beide Texte im
Jahre 1968 erstmals auf Deutsch erschienen, markiert bereits
vom Datum her einen Zusammenhang mit der politischen
Protestbewegung und der Jugend- und Popkultur der 1960er
Jahre. Der polemische Duktus sowie der ausgeprigte Hang
zur Textcollage in seinen Schriften setzte McLuhan einer
starken Polarisierung aus. Wo er den einen als genialer Be-
griinder einer ernstzunehmenden, die Herausforderung der
neuen Medien aufnehmenden Medientheorie erscheint,
sehen die anderen in ihm nur einen Zweitverwerter und
Kompilator bereits erbrachter Forschungsergebnisse. Nach
1968 trafen McLuhans Uberlegungen in Deutschland vor
allem bei den Linken zunichst auf scharfe Ablehnung. Seine
Distanz zu marxistischen Positionen brachte ihm sofort den
Ruf eines Reaktionirs und Mystikers ein.

Exemplarisch ist das Verdikt Hans Magnus Enzensbergers
in seinem Aufsatz ,,Baukasten zu einer Theorie der Medien®,
der 1970 im Kursbuch erschien: ,Heute hat diese apolitische
Avantgarde ihren Bauchredner und Propheten in Marshall
McLuhan gefunden, einem Autor, dem zwar alle analyti-
schen Kategorien zum Verstindnis gesellschaftlicher Prozes-
se fehlen, dessen wirre Biicher aber als Sandgrube unbewil-
tigter Beobachtungen an der BewuBtseins-Industrie dienen
konnen.“ Zwar riumt er ein: ,Von der Produktivkraft der
neuen Medien hat er jedenfalls im kleinen Finger mehr
verspiirt als alle ideologischen Kommissionen der KPdSU in
ihren endlosen Beschliissen und Richtlinien.“ Aber erstens
gehort dazu wohl auch nicht viel und zweitens relativiert

35




Enzensberger sofort wieder, indem er zum vernichtenden
Rundumschlag aushol:

Unfihig zu jeder Theoriebildung, bringt McLuhan sein Material
nicht auf den Begriff sondern auf den Generalnenner einer reaktio-
niren Heilslehre. Was er zwar nicht erfunden, aber als erster aus-
driicklich gemacht hat, ist eine Mystik der Medien, die alle politi-
schen Probleme in blauen Dunst auflost [...]. Ein neuer Rousseau,
wie alle Reprisen nur ein schwacher Abglanz des alten, verkiindet er
das Evangelium der neuen Primitiven, die, natiirlich auf hoherer
Ebene, zum préhistorischen Stammesdasein zuriickkehren sollen in
das ,globale Dorf".*?

Seit den 1980er Jahren hat sich die Auseinandersetzung
um McLuhan nicht nur weitgehend versachlicht, sie ist zu-
dem durch eine starke positive Rezeption gekennzeichnet.
Der Siegeszug der Computertechnologie, mit Internet und
Hypertext, hat auch zu einer Intensivierung und Verbreite-
rung medientheoretischer Reflexionen gefithrt, die allesamt
implizit oder explizit auf McLuhan Bezug nehmen.* Dass
dessen Uberlegungen zur Entwicklung der alphabetischen
und typografischen Schriftkultur selbst nicht ohne Voraus-
setzungen sind, soll hier immerhin mit dem Hinweis auf Eric
A. Havelock und Harold A. Innis eingeraumt werden, deren
Arbeiten zur Entstehung und Bedingung der Schriftkultur
bzw. zum kulturgeschichtlichen Zusammenhang der Me-
dienentwicklung McLuhans Gutenberg Galaxy in wesentlichen
Punkten prifigurieren.*

In einem Punkt kann man Enzensberger Recht geben: In
seinen Schriften zeigt sich McLuhan nicht an einer konsis-
tenten, einem linearen Argumentationsgang verpflichteten
Theoriebildung interessiert. Dies geschieht aber nicht aus
Unfihigkeit oder Gedankenlosigkeit. Ganz im Gegenteil:
McLuhan hat die Konstruktionsweise seiner Texte sehr ge-
nau reflektiert: Sie resultiert aus dem Ende der Gutenberg-
Galaxie. Wo die Buch- und Schriftkultur auf Linearitdt, Fi-
nalitit und Kausalitit beruht, bedeutet das Aufkommen elek-

36



tronischer Medien eine Verinderung des Denk- und
Schreibstils. Von einem Jenseits der Gutenberg-Galaxie her
argumentierend, komponiert McLuhan seine Texte zirkulir,
mosaikhaft und fragmentarisch und nimmt mit ihrem Colla-
gen- oder Baukastenprinzip die erst spiter entwickelten
Hypertextstrukturen voraus. Mit Bezug auf vormoderne
Kriterien der Analogie und Ahnlichkeit sperrt er sich gegen-
iber einer rationalen, logischen Beweisfithrung und fugt
anstatt dessen seinen Schriften ein isthetisches Motiv ein:
Wortspiele, Anspielungen, Aphorismen fiigen sich nicht der
Schliissigkeit des Beweises, sondern sind an sinnlicher Viel-
falt, Gedankenreichtum und der beliebigen Rekombinier-
barkeit des mosaikhaft arrangierten Materials interessiert.

Am weitesten geht McLuhan in dieser Richtung in dem
Buch The Mediuwm is the Massage (1967; dt. 1969), das er ge-
meinsam mit Quentin Fiore und Jerome Agel verfasst hat.
Bereits der Titel baut ein Wortspiel von message und massa-
ge, Botschaft und Massage, auf, einerseits um ein karneva-
leskes Verhiltnis zur eigenen Theoriegeschichte aufzubauen,
andererseits um mit der Materialisation ein zentrales Motiv
aus dem traditionellen Katalog der Groteske aufzurufen: das
Medium ist dann nicht mehr in erster Linie die Botschaft,
sondern die Massage, und zwar nicht diejenige der Muskeln,
sondern des Gehirns und Zentralnervensystems. Dieser Text
stellt den paradoxen Versuch dar, das Gutenberg-Medium
Buch im Buch aufzuheben. Um dies in Richtung auf Hyper-
Medien zu offnen, arbeiten die Verfasser mit Zitatcollagen,
Karikaturen, Comics, fehlenden Seitenzahlen, Verwendung
von Spiegelschrift, Einfiigen von Werbeslogans etc.

Das Medium als Werkzeug
Der Versuch, McLuhans Verwendung des Medienbegriffs zu
rekonstruieren, muss von der behaupteten Identitit von

Medium und Werkzeug ausgehen, auf die oben bereits kri-
tisch hingewiesen wurde (vgl. S. 11f.). In einer anthropologi-

37




schen Anleihe erscheint der Mensch bei McLuhan als ein -
im Sinne von Arnold Gehlen — Mirngelwesen;-das aber Tech-
niker und Denker genug ist, um seinen Mangel und dessen
Aufhebung zu reflektieren. McLuhan versteht das Medium
als eine Ausdehnung des Korpers, als eine Prothese oder
eine Verlingerung des Menschen in die Welt. Medien kom-
pensieren die fundamentalen Mingel des Menschen. Aber
sie kommen nicht nur als Kompensation, sondern auch als
Amputation in den Blick. McLuhan veranschaulicht das etwa
am Beispiel der Erfindung des Schuhs. Er kompensiert ein
Defizit an Lauffihigkeit und Ausdauer, bedeutet aber auch
eine weitere Riickbildung des Fulles. Zwar interessieren uns
weder Schuhe noch andere handwerkliche Werkzeuge; dass
die Gegenrechnung von Ausdehnung und Amputation aber
auch auf dem Feld kommunikativer Zeicheniibermittlung
greift, zeigte ja bereits die platonische Schriftkritik: die Ein-
fishrung der Schrift erweitert die Speicherkapazitit, indem
sie externalisiert wird. Gleichzeitig wird das ,innere’ Ge-
dichtnis im Sinne McLuhans amputiert. Mit dem Begriff der
Amputation ist keine Entmenschlichung oder Entfremdung
im Sinne Marx’ oder Adornos gemeint. McLuhan konstatiert
lediglich eine Verinderung des menschlichen Kérpers und
vor allem seiner Sinneswahrnehmung: ,,Jede Erfindung oder
neue Technik ist eine Ausweitung oder Selbstamputation
unseres natiirlichen Korpers, und eine solche Ausweitung
verlangt auch ein neues Verhiltnis oder neues Gleichgewicht
der anderen Organe und Ausweitungen der Korper unter-
einander.“*

Ein zentraler Aspekt von McLuhans Medienkonzept ist
die Voraussetzung,-dass menschliche Wahrnehmung niemals
unmittelbar erfolgt, sie ist vielmehr immer schon medial
priformiert. Um die Funktion der Medien als Transformato-
ren von Wahrnehmung zu bestimmen, setzt er sie in Analo-
gie zur Metapher. Und unter dieser Perspektive macht er
auch das gesprochene Wort - im Gegensatz zu Platon und
mit einer Anleihe bei Nietzsche — als mediale, d.h. vermit-
telnde Einheit transparent:

38



Alle Medien sind mit ihrem Vermégen, Erfahrung in neue Formen
zu Ubertragen, wirksame Metaphern. Das gesprochene Wort war die
erste Technik, die es dem Menschen moglich machte, seine Umwelt
loszulassen und sie in neuer Weise zu ,begreifen’. Worter sind eine
Art Informationsspeicher, mit welchem man mit groBer Geschwin-
digkeit die ganze Umwelt und Erfahrung wiedererwecken kann. [...]
Durch Ubertragung der unmittelbaren Sinneserfahrung in Laut-
symbole kann die ganze Welt in jedem Augenblick gebannt und
wiedererweckt werden.*

Heif3e und kalte Medien

Eine duflerst problematische, jedenfalls schwer nachvollzieh-
bare Unterscheidung hat McLuhan zwischen ,heiflen” und
~kalten® Medien getroffen. Da er sie offenbar sehr wichtig
genommen hat und héufig mit dieser Differenz operiert hat,
soll sie hier immerhin nicht unerwihnt bleiben. Heifle Medi-
en zeichnen sich — so McLuhan — dadurch aus, dass sie von
einem Rezipienten wenig eigene Aktivitit erfordern. Sie
garantieren das durch einen grofien Detailreichtum und die
Beziehung auf nur einen Sinn:

Ein ,heifles’ Medium ist eines, das nur einen der Sinne allein erwei-
tert, und zwar bis etwas ,detailreich’ ist. Detailreichtum ist der Zu-
stand, viele Daten oder Einzelheiten aufzuweisen. Eine Fotografie ist
optisch ,detailreich’. Fine Karikatur ist ,detailarm‘, und zwar ein-
fach, weil wenig optisches Informationsmaterial zur Verfiigung
steht. Das Telefon ist ein kithles Medium oder ein’ detailarmes, weil
das Ohr nur eine dirftige Summe von Informationen bekommt.
Und die Sprache ist ein kiihles, in geringem Mafle definiertes Me-
dium, weil so wenig geboten wird und so viel vom Zuhorer erginzt
werden muB.?’

Es muss fraglich bleiben, warum das Fernsehen als kiihles,

der Film aber als heiles Medium eingestuft wird oder warum
das Buch weniger Aktivititen vom Rezipienten erfordert als

39




etwa eine Karikatur. Trostlich erscheint angesichts dieses
Problems der Umstand, dass etwa ,Netzseidenstrimpfe” viel
sinnlichere, d.h. kithlere Medien sind als ,glatte Nylons®,
,weil das Auge wie eine tastende Hand mithelfen mu8, das
Bild wie beim Mosaik des Fernsehbildes auszufiillen und zu
erginzen.“® Das heiBt aber auch, dass man die Unterschei-
dung von heifien und kalten Medien vielleicht nicht tiber-
miBig ernst nehmen muss.

Historische Abfolge der Leitmedien

Wichtig dagegen ist die Einsicht McLuhans, dass der Inhalt
eines Mediums ein anderes Medium ist. Diese Einsicht leitet
{iber zur kulturgeschichtlichen Perspektive McLuhans auf die
Entwicklung der Medien, so dass sich der Satz umformulie-
ren lisst: der Inhalt eines neuen Mediums ist jeweils ein
dlteres Medium:

Die Wirkung des Mediums wird gerade deswegen so stark und ein-
dringlich, weil es wieder ein Medium zum ,Inhalt’ hat. Der Inhalt
eines Films ist ein Roman, ein Schauspiel oder eine Oper. Die Wir-
kung des Films ist ohne Beziehung zu seinem Programminhalt. Der
Inhalt von Geschriebenem oder Gedrucktem ist Sprache, aber der
Leser ist sich des Drucks oder der Sprache fast gar nicht bewuft.*

Von hier aus wird McLuhans historische Perspektive auf
die Medienentwicklung einsichtig, in der eine mediale Inno-
vation nicht nur durch eine Erweiterung und Beschleuni-
gung seiner Informationskapazititen, sondern auch durch
eine Programmierung des jeweils ilteren Mediums gekenn-
zeichnet ist. Er unterscheidet vier Epochen der Kulturge-
schichte der Medien: die orale Stammeskultur, die literale
Manuskript-Kultur, die durch Typografie bestimmte Guten-
berg-Galaxie und das elektronische Zeitalter. Die zeitlichen
Rahmen sind wie folgt gespannt: die erste Phase reicht bis
ins 5. Jahrhundert v. Chr., die zweite vom 5. Jahrhundert v.

40



Chr. bis zur Erfindung des Buchdrucks im 15. Jahrhundert;
die letzte Epoche beginnt mit der Erfindung der Elektrizitdt
gegen Ende des 19. Jahrhunderts. Jeder Epoche ordnet
McLuhan ein Leitmedium und ein hauptsichlich angespro-
chenes Sinnesorgan des Menschen zu: der Abfolge von Spra-
che, Schrift, Buchdruck und Elektrizitit entspricht die Reihe
Ohr, Ohr/Auge unter Partizipation des Taktilen, Auge, Zen-
tralnervensystem. Selbstverstandlich beinhaltet diese Abfolge
der Leitmedien die ungleichzeitige Fortdauer der alteren
Medien.

Die erste Medienrevolution betrifft die Entwicklung der
alphabetischen Schrift in der griechischen Antike:

War einmal das Alphabet mit seiner Abstraktion der Bedeutung vom
Laut und mit der Ubertragung des Lautes in einen visuellen Kode
gegeben, muflten sich die Menschen mit einer Erfahrung auseinan-
dersetzen, die sie verwandelte. Keine piktographische, ideographi-
sche oder hieroglyphische Schreibweise hat die den Stammesver-
band sprengende Macht des phonetischen Alphabets. Keine andere
Schriftform aufler der phonetischen hat je den Menschen aus der
Bindung einer totalen gegenseitigen Abhingigkeit und Wechselbe-
ziehung berausgefiihrt, die das auditive Geflecht darstellt.”®

McLuhans Interesse gilt jedoch weniger der oralen Stam-
meskultur oder der literalen Handschriften-Kultur. Sein
Augenmerk liegt auf der Einfithrung und den Folgen des
Buchdrucks sowie auf der Erfindung der Elektrizitat. Wo die
alphabetische Schrift auf Abstraktion und Linearitit pro-
grammiert und damit eine Tendenz zu Kalkulation, abstrak-
tem Denken und zu einem Bewusstsein fiir zeitliche Abldufe
und Geschichte erméglicht, verstirkt der Buchdruck all die-
ses und unterzieht es einer umfassenden Uniformierung und
Universalisierung. Der Buchdruck liefert nicht nur das ,erste
Massenprodukt, sondern auch das erste uniforme und wie-
derholbare ,Konsumgut'.“*!

Wo Handschriftlichkeit noch eine kérperliche Markierung
tragt und somit Reste des Taktilen, entfallen diese im ge-

41




druckten Text. Typografie bedeutet eine umfassende visuelle
Homogenisierung, und das heiBt vollstindige Privilegierung
des Auges und Zuriickbildung aller anderen Sinne: ,Diese
Art von Verzerrung oder Reduktion unserer gesamten Sin-
neserfahrung auf den Bereich eines einzigen Sinnes ist in der
Tendenz jedoch die Auswirkung der Typografie auf die
Kiinste und Wissenschaft wie auch auf das menschliche Emp-
finden.“*

McLuhan ordnet der Erfindung des Buchdrucks eine Rei-
he epochaler Konsequenzen zu. Die Isolierung und Domi-
nanz des Visuellen in der Typografie fithrt zu einem sequen-
tiellen, analytischen und rationalisierenden Bewusstsein.
Methodik, Messbarkeit, Exaktheit, Fortschritt werden zu
zentralen Motiven. Aus der Beobachtung, dass eine auf Ra-
tionalitit und Visualitit ausgelegte Kultur die Fiille der sinn-
lichen Wahrnehmung verdringt, entwickelt McLuhan die
starke These, dass der Buchdruck die Produktion des Unbe-
wussten bewirkt hat: ,Das UnbewuBte ist eine direkte
Schopfung der Buchdruck Technik, der stindig wachsende
Schlackenhaufen eines verdringten BewuBtseins.””> Wenn
der Buchdruck dariiber hinaus auch noch ursichlich mit der
Herausbildung des Nationalstaats™ und des Individuums in
Verbindung gebracht wird, dann mutet ihm McLuhan ver-
mutlich etwas zu viel zu. Dennoch muss man einrdumen, dass
der Buchdruck bei allen genannten Effekten eine nicht zu
unterschiitzende Rolle gespielt hat.

Das Ende der Gutenberg-Galaxie wird durch die Erfin-
dung der Elektrizitit eingeldutet. Diese bildet die technische
Grundlage fiir die Entwicklung der audiovisuellen Massen-
medien des 20. Jahrhunderts. Das heiBt im Klartext, dass das
nachalphabetische Leitmedium nicht etwa das Fernsehen
oder der Computer ist, sondern die Elektrizitit. Der Um-
stand, dass es sich beim ,elektrischen Licht” um ein Medium
,ohne ,Inhalt*“” handelt und deshalb als ,reine Informati-
on“*® verstanden werden kann, priadestiniert die Elektrizitit,
so McLuhan, zum Leitmedium einer auf Information basie-
renden Gesellschaft: ,Erst jetzt haben manche Industrie-

42



zweige erkannt, mit was fiir Geschiften sie eigentlich zu tun
haben. Als IBM entdeckten, daf ihre Tatigkeit nicht die
Erzeugung von Biirobedarf oder Biiromaschinen ist, sondern
die Verarbeitung von Information, begannen sie, ihr Unter-
nehmen mit klarem Blick zu leiten.“”” Bereits Anfang der
1960-er Jahre hat McLuhan sehr genau gesehen, dass sich
die kapitalistische Warenwirtschaft hin zu einer ,Informa-
tionsgesellschaft” entwickelt, ein Begriff, dessen Konjunktur
eigentlich erst Anfang der 1980er Jahre beginnt.*®

Die etwas eigenwillig anmutende Inthronisierung der
Elektrizitit zum Leitmedium wird vor dem Hintergrund
einer Analogisierung von Medienentwicklung und kérperli-
chen Sinnesorganen wenigstens ansatzweise verstindlich. Die
Privilegierung des Auges durch die Buchkultur wird abgelost
durch eine Externalisierung des Zentralnervensystems durch
elektrische Schaltung und Leitung: ,Mit dem Aufkommen
der Elektrotechnik schuf der Mensch ein naturgetreues Mo-
dell seines eigenen Zentralnervensystems, das er erweiterte
und nach aufen verlegte.“* Alle fritheren medialen Auswei-
tungen des menschlichen Kérpers, so McLuhan, bezogen
sich auf einzelne Organe. Mit der Elektrizitit wird eine voll-
standig neue mediale Ebene erreicht, insofern sie erstmals in
der menschlichen Kulturgeschichte die Moglichkeit bereit-
stellt, Raum und Zeit zu iberwinden. Durch elektrische
Schaltung und ihre Geschwindigkeit werden Raum und Zeit
aufgehoben, und zwar dadurch, dass das Leitungssystem des
Zentralnervensystems und ihre Geschwindigkeit nachgeahmt
und nach aufien projiziert werden. McLuhans Rede vom
»globalen Dorf* hat folglich nichts mit einem atavistischen
Ruckfall auf Stammestrommeln zu tun - wie Enzensberger
unterstellt —, sondern es meint die Uberwindung raumlicher
Differenzen durch elektrische/elektronische Informations-
iibermittlung in Echtzeit: Telefon, Satellitenkommunikation,
Internet etc.: die Welt rickt zusammen. Feuerland liegt
gleich um die Ecke.

Hier offenbart sich einer der Griinde dafiir, dass McLu-
han die Elektrizitit zum Leitmedium des nachtypografischen

43




Zeitalters erhebt. Es ist vor allem die Geschwindigkeit des
Lichts, die ihn interessiert und fasziniert und die alle vorher
bekannten Geschwindigkeiten in unvorstellbarem Mafle
iiberschreitet. Jede mediale Innovation in der menschlichen
Kulturgeschichte hat ihren Haupteffekt in der Beschleuni-
gung von Informationsaustausch oder — diese Ergidnzungen
sind McLuhans umfassendem Medienbegriff geschuldet ~ im
beschleunigten Transport von Koérpern und Dingen. Paul
Virilio hat das Phinomen der Beschleunigung bei Mcluhan
aufgegriffen und zum Leitmotiv seiner kultur- und medien-
geschichtlichen Uberlegungen gemacht. Die fiir Virilio cha-
rakteristische Verbindung von Beschleunigung und Kriegs-
technologie ist ebenfalls vielfiltig bei McLuhan vorgedacht.”
Und es liegt ganz in der von McLuhan vorgegebenen Argu-
mentationslinie Virilios, dass im elektronischen Zeitalter
gerade die Information zur entscheidenden Waffe avanciert.
McLuhan kniipft an die Erfindung der Elektrizitit noch eine
weitere Revolution der Medienverhiltnisse. Durch die Ex-
ternalisierung des Zentralnervensystems ergibt sich erstmals
. die Moglichkeit, die gesamte mediale Lage des Menschen in
Vergangenheit und Gegenwart zu verstehen, wihrend alle
vorherigen Extensionen des Menschen genau diese ver-
schleiert haben. Paradoxerweise koppelt McLuhan diese
Beobachtung zunichst an den betiubenden Effekt elektri-
scher Medien, der aber in einer dialektischen Wendung
gleichzeitig den Schleier durchbricht:

Das Prinzip der Betiubung gilt in der Technik der Elektrizitit ge-
nauso wie in jeder anderen. Wir miissen unser Zentralnervensystem
betduben, wenn es erweitert oder exponiert wird, oder wir gehen
zugrunde. So ist das Zeitalter der Angst und der elektrischen Medi-
en auch das Zeitalter des UnbewuBten und der Apathie. Aber es ist
bezeichnenderweise auch das Zeitalter, in dem wir uns des Unbe-
wuften bewuBt sind. Mit unserem systematisch betdubten Zen-
tralnervensystem wird die Aufgabe des bewufiten Erfassens und
Ordnens auf das physische Leben des Menschen tibertragen, so daf3
er zum erstenmal die Technik als eine Ausweitung seines natiirli-

44



chen Koérpers bewult erlebt. Offenbar hitte es dazu vor dem Zeit-
alter der Elektrizitit, das uns die Moglichkeit eines augenblicklichen
Erfassens des Gesamtfeldes gab, nicht kommen kénnen. [...] Im
Zeitalter der Elektrizitit wird die ganze Menschheit zu unserer
eigenen Haut.”

Fernsehen im globalen Dorf

McLuhans Modell einer grofiflichigen Mediengeschichte ist
so angelegt, dass erst von der Warte des jeweils neuen Medi-
ums die Grundfunktionen des ilteren Mediums transparent
werden. Dem Leitmedium FElektrizitit billigt er jedoch die
Fihigkeit zu, nicht nur die Gutenberg-Galaxie verstehbar zu
machen, sondern auch zu einer umfassenden Selbstbeob-
achtung in der Lage zu sein. Argumentativ ist es schwer
nachvollzichbar; warum die Elektrizitit eine umfassende
Selbstbeobachtung der medialen Situation des Menschen
ermoglichen soll. Uberbriickt wird die mangelnde Argu-
mentation durch eine utopische Euphorie der elektrischen
Medien, die sich fiir McLuhan aus einer Inversion der ilte-
ren kulturkritischen und humanistischen Utopien ergibt. Wo
diese sich aus einer strengen Ablehnung technischer Faszi-
nation ergaben, sicht McLuhan im Verschwinden der Wirk-
lichkeit in virtuellen, kiinstlichen Welten die Bedingung
menschlicher Freiheit. Die Grenzen von Individualismus und
Nationalismus in der Gutenberg-Kultur verlieren sich in
einem virtuellen, globalisierten Dorf; die Dominanz des
Gesichtssinns wird aufgehoben zugunsten einer neuen taktil
organisierten Ganzheitlichkeit. Das Unbewusste wird exter-
nalisiert und damit bewusst gemacht.

Es hat — nicht nur von heute aus — etwas Befremdliches,
das Fernsehen nicht als audiovisuelles, sondern als ein audio-
taktiles Medium zu begreifen. Diese eigentiimliche Verschie-
bung ist offensichtlich der Abfolge von Ohr, Auge und Zen-
tralnervensystem geschuldet. Etwas salopp formuliert, ist das
Auge in McLuhans Mediengeschichte der Typografie vorbe-

45




halten und bereits in der Gutenberg-Galaxie ,verbraucht’

“worden. McLuhan hat sich aber dariiber hinaus auch be-
miiht, seine verbliiffende These vom Fernsehen als taktilem
Medium argumentativ zu untermauern. Von der Projektion-
stechnik des Films her gedacht, riickt — so McLuhan — der
Fernsehzuschauer in die Position der Projektionsfliche. Er
wird zum ,Bildschirm®, der ,mit Lichtimpulsen beschos-
sen“® wird. Die ,taktile’ Rezeption des Zuschauers griindet in
der durch Pixel bedingten Auflésung des Fernsehbildes.
Genau genommen sind es die zahllosen Pixel des Monitors,
die den Zuschauer ,attackieren‘. Das aufgeloste Fernsehbild
shnelt — so McLuhan weiter — eher einer Plastik als einem
Bild:

Das Fernsehbild ist keine Einzelaufnahme. Es ist nicht Fotografie in
irgendeinem Sinne, sondern es tastet pausenlos Konturen von Din-
gen mit einem Abtastsystem ab. Das so entstandene plastische Profil
erscheint bei Durchlicht, nicht bei Auflicht, und ein solches Bild hat
viel eher die Eigenschaften der Plastik oder des Bildsymbols als die
der Abbildung. Das Fernsehbild bietet dem Beschauer etwa 3 000 000
Punkte pro Sekunde. Davon nimmt er nur ein paar Dutzend in
jedem Augenblick auf, um sich daraus ein Bild zu machen.®

McLuhan geht in seiner Begriindung aber noch einen
Schritt weiter. Die bewegte Mosaikstruktur des Fernsehbil-
des, die Liicken zwischen den Pixeln, provozieren geradezu
eine taktile und aktive Beteiligung des Zuschauers, in der er
direkt mit dem Medium verschaltet wird: ,,Das Fernsehbild
verlangt in jedem Augenblick, daB wir die Liicken im Ma-
schennetz durch angestrengte Beteiligung der Sinne ,schlie-
Ben’, die zutiefst kinetisch und taktil ist, weil Taktilitit viel
eher ein Wechselspiel der Sinne bedeutet, als den isolierten
Kontakt der Haut mit einem Gegenstand.“** Etwas tiberspitzt
gesagt, ist es dann die ,schiechte’ Bildqualitit des Fernse-
hens, die die taktile Partizipation des Zuschauers bedingt:
,.Verbessertes' Fernsehen wiire kein Fernsehen mehr.“%

46



Bei allem Aufwand vermag McLuhans Argumentation
nicht zu iiberzeugen. Das vermeintlich ,plastische Profil” des
TV-,,Durchlichts®, das im Gegensatz zum ,,Auflicht® des Film-
projektors nicht an Verdunkelung gebunden ist, lieBe sich
mit groferer Plausibilitidt als Steigerung einer zerstreuten
Rezeption verstehen, in der die Fernsehbilder stindig mit
anderen Wahrnehmungsbildern und akustischen Reizen des
,Wohnzimmers® konkurrieren miissen. Und damit wire man
am genauen Gegenpol von McLuhans Argumentation ange-
kommen: Passivitit und Zerstreuung anstatt der behaupteten
Interaktivitit des Fernsehzuschauers. Die Art und Weise, in
der das Fernsehen in den vergangenen Jahrzehnten zu ei-
nem Hintergrund-Medium geworden ist, das, wie vorher
bereits das Radio, alltdgliche Verrichtungen mit einem be-
ruhigenden Rauschen begleitet, bestitigt diese Beobachtung
nachdriicklich.

McLuhans Stilisierung des Fernsehens hat offenbar damit
zu tun, dass es sich Anfang der 1960er Jahre um ein neues
Medium handelte, das deshalb entweder unter einen kultur-
kritischen Verdacht gestellt wurde oder zum Fokus einer
utopischen Phantasie werden konnte. Ahnlich wie Bertolt
Brecht um 1930 das Radio zu einem demokratischen Medi-
um stilisierte, in der sich die Machtsiruktur von Sender und
Empfinger umkehren und aufheben lieBe, siecht McLuhan
das Fernsehen rund 30 Jahre spiter als interaktives Medium,
in dem die Empfinger der telematischen Botschaften immer
auch Sender seien. Er stilisiert das Fernsehen zum Ort, an
dem es zu einer vollstindig befreiten, auf Wechselseitigkeit
beruhenden Kommunikation komme.

Es ist nicht ohne eine gewisse Ironie, dass 25 Jahre spiter
Vilém Flusser das Fernsehen gerade deshalb verdamimt, weil
es ein durch und durch monologisches Medium sei, dass er
gleichzeitig aber an dem utopischen Uberschwang McLuhans
festhilt, indem er diesen auf die dialogischen bzw. interakti-
ven Medien Telefon und Computer/Internet projiziert. An-
satzweise geht McLuhan bereits in die gleiche Richtung,
wenn er das rosige Zukunftsbild einer vollstindigen Erset-

47




zung der menschlichen Sinneswelt durch die schéne neue
Maschinenwelt des Computers zeichnet: ,Wenn wir einmal
unser Zentralnervensystem zur elektromagnetischen Technik
ausgeweitet haben, ist es nur mehr ein Schritt zur Ubertra-
gung unseres BewuBtseins auch auf die Welt der Compu-
ter.“®® McLuhan scheut sich nicht, das alte Motiv des Golde-
nen Zeitalters zu bemiihen: ,Es ist das Bild des Goldenen
Zeitalters als einer Welt der vollstindigen Metamorphose
oder Ubertragung der Natur in menschliche Kunst, die sich
unserem Zeitalter der Elektrizitit nun eréffnet.“” McLuhan
ruft Stéphane Mallarmés isthetizistischen Appell vom Ende
des Gutenberg-Zeitalters auf, die Welt bestehe nur, um in
einem Buch zu enden. Er korrigiert ihn dahingehend, dass
die Welt nur bestehe, um in einer Computersimulation auf-
zugehen.

48



