Das vorausgehende Kapitel befasste sich mit literaturwissenschaftli-
chen Betrachtungsweisen, die sich vornehmlich am ,Text selbst’ und
an seiner spezifischen literarischen Verfasstheit orientierten. Gerade
die am Ende vorgestellten poststrukturalistischen Theorieansitze fiihr-
ten zu einem neuen Verstindnis des Phinomens ,Textualitit’. Der
von Jacques Derrida in der Grammatologie formulierte Satz, ein ,, Text-
Auferes* gibe es nicht (Derrida, Grammatologie, S. 274), wurde vielfach
als Begriindung dafiir genommen, die historische, gesellschaftliche
oder allgemeine kulturelle Einbettung eines Textes zu ignorieren. Dies
dnderte sich mit dem Ende der achtziger/Anfang der neunziger Jahre
des 20. Jahrhunderts. Nach den manchmal recht abstrakt gefiihrten
Theoriediskussionen der zuriickliegenden Jahrzehnte kam in der Lite-
raturwissenschaft das Bediirfnis auf, sich wieder Konkreterem zuzu-
wenden — freilich ohne hinter das gewonnene theoretische Reflexions-
niveau zuriickzufallen. Hinzu kam, dass sich die Beschiftigung mit Li-
teratur in einer Zeit, in der das Buch in eine zunehmende Konkurrenz
mit anderen, audiovisuellen und elekironischen, Medien geriet, ver-
mehrtem (wissenschafts-)politischen Rechtfertigungsdruck ausgesetzt
sah. In diesem Zusammenhang hatte der Philosoph Odo Marquardt
(geb. 1928) in den achtziger Jahren dem Asthetischen eine Kompen-
sationsfunktion im Hinblick auf die durch die Naturwissenschaften
hervorgerufenen Schiden und Angste zugesprochen. Literaturwissen-
schaftler/innen waren sich rasch einig, dass sich das Selbstbewusstsein
der Geisteswissenschaften nicht auf diese Kompensationsfunktion be-
schranken sollte und wollte. Vielmehr machte man geltend, dass auch
und gerade die Literaturwissenschaft einen spezifischen und eigen-
stindigen Beitrag zum Verstindnis der komplexen Gegenwart zu lei-
stenim Stande sei. Dies war die Geburtsstunde der kulturwissenschaft-
lichen Wende in den Geisteswissenschaften, die wie andere Ficher
auch weite Teile der Literaturwissenschaft erfasste.

Der sog. ,cultural turn‘, die kulturwissenschaftliche Wende
also, fuhrte in den neunziger Jahren des letzten Jahrhunderts dazu,
dass sich viele Geisteswissenschaftler/innen unterschiedlicher Fach-
gebiete — Philosophie, Geschichte, Sprach- und Literaturwissenschaft,
Kunstwissenschaft, Ethnologie etc. —, als Kulturwissenschaftler/innen
(um)definierten. Was steckt dahinter? Wihrend andere Fachvertre-
ter/innen argwohnten, es handle sich bei diesem ,Trend* lediglich um
,alten Wein in neuen Schliuchen’ (Hans Robert JauR [1921-1997]),
machte sich bei den Befiirwortern und Befiirworterinnen der neuen
Richtung Kulturwissenschaft so etwas wie Aufbruchstimmung breit.
Die Herausforderung lag zum einen darin, Fragestellungen und Ge-
genstinde, die aufSerhalb der traditionellen Fachgrenzen lagen und die
nun als kulturell bedeutungsvoll wahrgenommen wurden, in den kri-
tischen literaturwissenschaftlichen Blick zu nehmen, und zum ande-
ren, im Zusammenhang damit, die Fachgrenzen im Blick auf verstiirk-

Text, Kultur,
Medien

Neue Perspektiven

221




VI
Text, Kultur, Medien

Begriffsgeschichte

222

ten interdiszipliniiren Austausch zu erweitern. Konkret heit das, dass
auf der einen Seite neue Themen in alten Texten aufgespiirt, auf der
anderen Seite aber auch nichtliterarische Texte im Hinblick auf ihre
sprachlichen und kulturellen Muster gelesen werden. Die kulturwis-
senschaftlich orientierte Literaturwissenschaft wollte den Elfenbein-
turm des ,nur‘ Asthetischen verlassen. So fanden denn auch seit den
goer Jahren eine groRRe Zahl interdisziplindrer kulturwissenschafili-
cher Tagungen statt, die sich Themen widmeten wie dem Ritual, dem
Verhiltnis von Schriftlichkeit und Miindlichkeit, dem kulturellen Ge-
dichtnis, dem kulturellen Wandel von Dingen (gemeint sind tatsich-
lich so konkrete Objekte wie Handtaschen, Schmuckstiicke, Schreibti-
schutensilien. . .), ,Stoff und Materialitat’, ,Fulball’ oder dem ,11. Sep-
tember’. Bemerkt sei dazu, dass die kulturwissenschaftliche Wende
mit einem tiefgreifenden institutionellen Wandel verbunden ist, der
die Universitit und ihr traditionelles Bildungsangebot vor erhebliche
Herausforderungen stellt; so wird im Zuge der mit der Studienre-
form einhergehenden Entwicklung neuer Studienginge an deutschen
Universititen allenthalben mehr Wert auf Praxisbezug und innovative
Studiengangsangebote gelegt, die oftmals zwischen den traditionel-
len Fichern angesiedelt sind. Wer einmal die aktuellen Vorlesungsver-
zeichnisse deutscher Hochschulen konsultiert, wird feststellen, dass
die Stichworter ,Kultur* und ,Medien‘ mittlerweile allenthalben auftau-
chen und vielerorts eigene medienwissenschaftliche und kulturwis-
senschaftliche Studienginge eingerichtet werden — an denen vielfach
Literaturwissenschaftler finnen maRgeblich beteiligt sind.

1. Der Begriff ,Kultur*

Das Stichwort ,Kultur‘ allein gewahrleistet natiirlich noch nicht Innova-
tion und Fortschritt. Hierfiir ist eher das veridnderte Begriffsverstind-
nis geltend zu machen, das dem {iberkommenen Kultur-Begriff im
Zuge des ,cultural turn’ eine neue, erweiterte Geltung verlieh. Wortlich
bedeutet Kultur‘ (von lat. ,cultura‘) ,Pflege, Landbau’. Im deutschen
Sprachraum ist der Begriff seit dem 17. Jahrhundert bezeugt; zum
einen wurde er im Sinne von landwirtschaftliche Bodenbewirtschaf-
tung’, zum anderen aber auch mit der Bedeutung ,Pflege geistiger Gii-
ter* gebraucht. Bereits frith fungierte er als Gegenbegriff zum Begriff
Natur’. Seitdem 18. Jahrhundert wurde der Begriffauch mitder Bedeu-
tung ,die innere Ausbildung der Personlichkeit betreffend‘ gebraucht;
in diesem Verstindnis dient er als Gegenbegriff zu ,Zivilisation‘ und
damit auch als eine Art Kampfbegriff im deutsch-franzosischen Mei-
nungsstreit, in dem die Innerlichkeit deutscher Kultur der AuRerlich-
keit franzdsischer Zivilisation gegentiiber gestellt wurde. Normative
Geltung erlangte der Begriff im 19. Jahrhundert, als man begann, ihn



auf die sog. ,hsheren‘ Bildungsgiiter, also Musik, Kunst,'Dichtung,
zu beziehen; es liegt auf der Hand, dass ein so verstandener Kultur-
begriff mit einer starken sozialen Abgrenzungsfunktion einhergeht.
In bildungsbiirgerlichen Kreisen wird ,Kultur‘ bis heute in diesem
wertenden Sinne verstanden. Dem normativen Kulturbegriff, der Kul-
tur weitgehend mit Bildung gleichsetzt, steht im Bereich der Wissen-
schaft ein eher deskriptiver Kulturbegriff gegentiber, der unter ,Kul-
tur’ die Gesamtheit menschlicher Hervorbringungen begreift und da-
bei die Bereiche des Wissens, des Glaubens, der Moral, der Kunst,
des Rechtswesens und der Gesetze sowie Tradition und Briuche ein-
schliefit.

Einem verinderten Begriffsverstindnis von ,Kultur leistete
u.a. der amerikanische Literaturwissenschaftler Leslie Fiedler (1g17—
2003) Vorschub, der 1969, bezeichnenderweise im Playboy, einen fol-
genreichen Artikel mit dem Titel Cross the border, close the gap! ver-
offentlichte. Dieser Artikel, ins Deutsche unter der Uberschrift Uber-
quert die Grenze, schliefit den Graben! Gibertragen, gilt als ein zentrales
Griindungsmanifest der Postmoderne. Fiedler fordert in seinem Arti-
kel eine neue (postmoderne) Kritik, d. h. eine verianderte Haltung den
kiinstlerisch-literarischen Hervorbringungen der Zeit, also der Goer
Jahre, gegeniiber. Es gehe nicht um die Worter auf dem Papier, schreibt
Fiedler, sondern um die Worter im Leben: Fiedlers Text ist ein Pl3-
doyer fiir einen neuen Lebensbezug. Es gelte, die von der Moderne
erzeugten sozialen und kulturellen Differenzen in einem neuen Ver-
stindnis von Pop-Kultur einzuebnen. Aufgehoben werden soll damit
die gingige, normative Unterscheidung von ,hoher und ,niederer* bzw.
Nicht-Kultur. In der Konsequenz bedeutet das, dass man z. B. das Lie-
beskonzept in Goethes Werther ohne weiteres mit Liebeskonzeptionen,
wie sie etwa in der Popmusik zum Ausdruck kommen, ins Verhiltnis
setzen und vergleichen kann.

Zur Vorgeschichte der Kulturwissenschaften, wie sie sich
heute in Deutschland prisentieren, gehért in gewisser Weise auch die
Griindung des Birmingham Cenire for Contemporary Cultural Studies
im Jahr 1964 unter Richard Hoggart (geb. 1918), Raymond Williams
(1921-1988) und Stuart Hall (geb. 1932). Die am Centre betriebene
Forschung folgte einem materialistischen Kulturverstindnis (,Mate-
rial Culture’), das soziologische Fragestellungen mit Problemen der
Massen- und Medienkultur verband. Die Ausstrahlung in der angel-
sichsischen Welt, insbesondere auch in die USA, war stark und wirkte
iiber die internationalen Verflechtungen der Forschung in den 8cer
und goer Jahren des 20. Jahrhunderts auch auf die Formierung der
Kulturwissenschaften in Deutschland ein.

Umberto Eco (geb. 1932), der in Bologna lehrende Literatur-
wissenschaftler, Semiotiker und Autor, hat bereits in den siebziger Jah-
ren eine sehr umfassende und zugleich grundlegende Definition von

I
Der Begriff ,Kultur*

Neues
Begriffsverstindnis

223



VIII
Text, Kultur, Medien

Kultur lesen /schreiben

224

JKultur* vorgeschlagen, die in die neue kulturwissenschaftliche Rich-
tung weist. In seinem Buch Zeichen schreibt er:

Kultur ist die Art und Weise, wie unter bestimmten historisch-anthropologischen
Bedingungen auf allen Fbenen, von der Aufteilung in elementare Wahrmeh-
mungseinheiten bis zu den ideologischen Systemen, der Inhalt segmentiert (und
die Erkenntnis damit objektiviert) wird.

(Eco, Zeichen, S. 186)

D.h. Kultur wird von Eco als die Art und Weise definiert, wie wir die
Welt einteilen, z. B. in ,gut’ und ,bdse’, ,Stadt’ und ,Land’, ,Kérper‘ und
,Geist’, ,Natur‘ und ,Kultur’ etc. (auffillig ist bei dieser Reihe tatsich-
lich, wie stark unsere Kultur zweiwertigen Einteilungsmustern folgt).
Ecos Bestimmung reflektiert, dass Wissen und Erkenntnis nicht ,ob-
jektiv* sind, sondern dass sie innerhalb bestimmter (kultureller) Ord-
nungen als ,objektiv' angesehen, d. h. objektiviert werden.

2. Kultur als Text

Wie aber stellt sich nun das Verhiltnis zwischen Literatur- und Kultur-
wissenschaft bzw. das Modell Literaturwissenschaft als Kulturwissen-
schaft genauer dar? Ein Erklirungsmuster, auf das sich viele Wissen-
schaftler und Wissenschaftlerinnen berufen, begreift Kultur als Text.
Hinter dieser Auffassung, dass Kultur dhnlich wie ein Text zu lesen
sei und geschrieben werde, stehen v.a. anthropologische und ethno-
logische Ansitze, die es in ihren Fachdisziplinen traditionellerweise
mit (fremden) Kulturen zu tun haben und fur die es common sense
ist, den Menschen als Kulturwesen zu betrachten, d. h. als geprigt von
den ihn umgebenden kulturellen Verhiltnissen. Bezeichnenderweise
wurde schon seit den dreiftiger Jahren des 20. Jahrhunderts im Bereich
der Ethnografie, also der beschreibenden Erfassung fremder Kulturen,
eine begriindete Skepsis gegeniiber herkémmlichen Aufzeichnungs-
verfahren vernehmbar. Man sah in den praktizierten Beschreibungs-
formen eurozentrische Wahrnehmungsmuster, die, so die Kritik, auf
die untersuchten Kulturen projiziert wiirden und diese unter das Re-
gime westlicher Machtanspriiche stellten. Deshalb — und hier zeigt
sich einmal mehr die Nihe von Literatur- und Kulturwissenschaft —
plidierte man fiir literarische Schreibweisen innerhalb der Ethnogra-
fie (Writing Culture-Debatte), weil man der Ansicht war, die offenere,
weniger fixierende literarische Sprache wiirde dem ,Anderen‘ der frem-
den Kultur gerechter und lieRe ihm als ,Anderem’ den eigenen Raum,
ohne es mittels der klassifizierenden westlichen Wissenschaftsspra-
che beherrschen zu wollen. Im gleichen Zuge begann man, den eige-
nen westlichen Betrachterstandpunkt als (macht-)politisch gesetzten
zu thematisieren, zu hinterfragen und in die Darstellung des ,Ande-



ren‘ miteinzubeziehen, um auf diese Weise die Polaritit der ethnogra-
fischen Subjekt-Objekt-Relation aufzubrechen. Wie sich etwa im Werk
des franzosischen Schriftstellers und Ethnologen Michel Leiris (19o1—
1990) literarische und ethnografische Schreibweisen vermischen, so
nahm beispielsweise auch der deutsche Schriftsteller Hubert Fichte
{(1935-1986) seit den sechziger Jahren in seinen Werken Reisen und
die Begegnung mit anderen Kulturen zum Anlass literarischer Erfah-
rung und Selbsterfahrung. Theoretisch wird das Konzept ,Kultur als
Text' in einer berithmt gewordenen Formulierung des amerikanischen
Anthropologen und Kulturwissenschaftlers Clifford Geertz (geb. 1926)
fassbar. Geertz schreibt in seinem Werk Dichte Beschreibung:

Der Kulturbegriff, denich vertrete [ ...], ist wesentlich ein semiotischer. Ich meine
[...]. daRk der Mensch ein Wesen ist, das in selbstgesponnene Bedeutungsgewebe
verstrickt ist, wobei ich Kultur als dieses Gewebe ansehe. Thre Untersuchung ist
daher keine experimentelle Wissenschaft, die nach Gesetzen sucht, sondern eine
interpretierende, die nach Bedeutungen sucht. Mir geht es um Erlduterungen, um
das Deuten gesellschaftlicher Ausdrucksformen, die zunichst ritselhaft scheinen.

(Geertz, Dichte Beschreibung, S. 9)

Diese kurze Passage macht deutlich, dass hier mannigfache Beziige zu
literaturwissenschaftlichen Erklarungsmodellen vorliegen. Zum einen
wird der vorgestellte Kulturbegriff als semiotischer qualifiziert. ,Semio-
tisch* heifdt zeichenhaft’ (vgl. dazu Kap. VIL3); nach Geertz besteht die
Kultur, wie ein Text, aus Zeichen — das kénnen sprachliche, bildliche,
korperliche Zeichen etc. sein —, die wir verstehen und interpretieren
miissen. Offensichtlich wird hier auch der Zusammenhang mit der
Hermeneutik. Wenn es heifdt, dass der Mensch in selbstgesponnene
Bedeutungsgewebe verstrickt sei, dann bedeutet das, dass er die Zei-
chen der Kultur auf der einen Seite deutet und auf der anderen Seite
selbst stindig kulturelle Zeichen hervorbringt. Insofern ist der Mensch
in seine Kultur eingesponnen wie eine Spinne in ihr Netz; gleichzeitig
webt er aber selbst an diesem Netz der Kultur. Zu erinnern ist in die-
sem Zusammenhang an Roland Barthes’ Beschreibung des Texts als
Gewebe (vgl. Kap. VII.4). Kultur wird von Geertz als ein aus Zeichen
bestehendes Gewebe definiert, das gelesen, interpretiert und verstan-
den werden muss — nicht nur von dem/r Wissenschaftler/in, der/die
sie analysiert, sondern auch von den Menschen, die in der entspre-
chenden Kultur leben und an ihr mitwirken. Aus der Feder von Clif-
ford Geertz stammt eine in der kulturwissenschaftlichen Diskussion
viel zitierte Analyse des balinesischen Hahnenkampfs, eine von Ge-
ertz als Kunstform gedeutete soziale Praxis. Der rituelle Hahnenkampf
auf Bali macht Geertz' Interpretation zufolge ,gewthnliche Alltagser-
fahrungen verstindlich, indem er sie durch Handlungen und Gegen-
stinde darstellt, deren praktische Konsequenzen aufgehoben und auf
das Niveau des reinen Scheins reduziert[. .. ] wurden, auf dem ihre Be-
deutung stirker artikuliert und deutlicher wahrnehmbar ist“ (Geertz,

2.
Kultur als Text

Zeichenhafte Kultur

225




VIII
Text, Kultur, Medien

Michel Foucault
(1926-1984)

226

Dichte Beschreibung, S. 246). Im Hahnenkampf werden unterschied-
liche Beziehungen zu Alltagserfahrungen aufgerufen und lesbar, .in-
dem kulturelle Bedeutungskomplexe wie etwa Mannlichkeit, Stolz oder
Gnade in einen strukturellen Zusammenhang gebracht werden. Ganz
im Unterschied zur strukturalen Anthropologie (vgl. Kap. VIL.3) gehtes
nicht um die Herausarbeitung invarianter Strukturen und Beziehun-
gen, sondern um ein offenes Geflecht von Deutungen und Bedeutun-
gen. Gleichwohl haben Kritiker/innen von Geertz vermerkt, dass seine
Analysen allzu leicht bestimmte kulturelle Bedeutungen festzuschrei-
ben versuchen, indem sie implizit von kultureller Geschlossenheit und
Einheitlichkeit ausgehen.

3. Diskursanalyse

Kulturwissenschaftliche Ansitze in der Literaturwissenschaft sind von
mannigfaltiger Art. Bis heute einflussreich ist die ebenfalls in den sech-
ziger Jahren entstandene Diskursanalyse, die sich mit dem Namen Mi-
chel Foucaults {1926-1984) verbindet. Zwar ist ihr Bezugsparadigma
nicht die ,Kultur’, sondern der ,Diskurs‘, aber insofern als es sich bei
der Diskursanalyse um einen Ansatz handelt, der iiber den Einzel-
text hinausgeht, gehdrt sie in ein Kapitel, das sich mit der Relation
von Literatur und dem auferliterarischen Bereich befasst. Und dass
die Diskursanalyse gerade fiir die jiingere Literaturwissenschaft von
éminenter Bedeutung ist, zeigt die Vielzahl von Foucault-Zitaten in
neueren Forschungsarbeiten.

Was ist ein Diskurs? Der Begriff kommt aus dem Italieni-
schen; ,discorso’ bedeutet zunichst die richtungslose Hin- und Herbe-
wegung, das orientierungslose Herumrennen. Michel de Montaigne
(1533-1592) verwendet den Begriff des ,discours* im Gegensatz zu ,con-
versation und versteht darunter die lineare Bewegung einer monolo-
gischen Argumentation mit autoritirem Geltungsanspruch. Diesem
so verstandenen Diskurs versucht er die offene Struktur seiner Essais
entgegen zu stellen. Der franzésische Historiker und Philosoph Mi-
chel Foucault gibt in seinen Schriften keine eindeutige Bestimmung
des Begriffs; in unterschiedlichen Zusammenhingen wird er jeweils
etwas anders akzentuiert. Dies ist nicht inkonsequent, sondern Reflex
eines offenen, im Prozess begriffenen Denkens, das eigene Begriffe
und Konzepte stindig weiterdenkt und revidiert. Man kénnte den ,Dis-
kurs‘ nach Foucault grob als eine geregelte, d. h. nach iiberindividuellen
Regeln funktionierende Redeweise definieren, die weder mit der lan-
gue’ noch mit der ,parole’ (nach de Saussure) identisch ist, sondern
systematisch dazwischen, d.h. zwischen allgemeiner Sprachstruktur
und individueller RedeiuRerung, angesiedelt ist. Der Diskurs ermdg-
licht erst individuelle Redeakte, d. h. er schreibt vor, was in bestimmten



Zusammenhingen {iberhaupt und wie gesagt werden kann. Man kann
ndmlich nicht iiberall alles sagen. So kann man in einem literaturwis-
senschaftlichen Seminar nicht davon sprechen, dass ein Text von Gott
diktiert worden sei. Dies konnten mittelalterliche Mystikerinnen von
ihren Werken durchaus behaupten, der moderne literaturwissenschaft-
liche Diskurs lasst eine solche AuRerung jedoch nicht zu. Nikolaus
Wegmann (geb. 1954) hat Diskurse als anerkannte Verstindigungs-
niveaus beschrieben, als Funktionseinheiten, die den Erfolg sozialer
Kommunikation gewéhrleisten (Wegmann, Diskurse der Empfindsam-
keit, S. 13).

So kann man beispielsweise von ,Subjekt-Diskursen‘ spre-
chen, die sich auch in literarischen Texten wieder finden. In Goethes
Werther-Figur verkdrpert sich z. B. der Genie-Diskurs, der das Subjekt
als problematisches, in sich zerrissenes autonom setzt, wihrend Baron
Instetten in Theodor Fontanes (1819-1898) Roman Effi Briest (1894/95)
Gefangener eines preuflischen Ehrenkodex ist, der ihm die Grenzen
seines Denkens und Handelns auferlegt und der gleichfalls von wieder-
kehrenden diskursiven RegelmiRigkeiten wie Selbstdisziplin, Moral,
gesellschaftliches Ansehen etc. geprigt ist. Diskurse sind nie in der
Verfligung des/der Einzelnen, vielmehr verfiigen sie ihrerseits iiber
das einzelne Subjekt.

In seiner Schrift Archdologie des Wissens (Larchéologie du savoir)
von 1969 hat Foucault den prinzipiellen Unterschied zwischen Sprach-
und Diskursanalyse dargelegt: Die Sprache ist ein System fiir mogliche
Aussagen mit einer endlichen Menge von Regeln, das eine unendliche
Zahl von Performanzen, also konkreten Redeauffithrungen, gestattet.
Demgegentiber stellt das Feld der diskursiven Ereignisse einé endliche
Menge formulierter linguistischer Sequenzen dar.

Die von der Sprachanalyse hinsichtlich eines beliebigen diskursiven Faktums
gestellte Frage ist stets: gemif welchen Regeln ist eine bestimmte Aussage kon-
struiert worden und folglich gemif welchen Regeln konnten andere dhnliche
Aussagen konstruiert werden? Die Beschreibung der diskursiven Ereignisse stellt
eine vollig andere Frage: wie kommt es, daf eine bestimmte Aussage erschienen
ist und keine andere an ihrer Stelle?

(Foucault, Archdologie, S. 42)

Die Diskursanalyse untersucht individuelle AuRerungen nicht psycho-
logisch im Hinblick auf das Subjekt, das sie vorbringt, da die Logik
dieser AuRerung bzw. ihre Regelhaftigkeit nicht im Sprecher oder in
der Sprecherin liegt, sondern im iibergreifenden diskursiven Zusam-
menhang. Vielmehr ist es der Diskursanalyse darum zu tun heraus-
zufinden, welche epistemologischen, d. h. wissenschaftstheoretischen,
politischen, gesellschaftlichen etc. Faktoren eine AuRerung itberhaupt
mdglich machen. In seiner 1970 am Collége de France gehaltenen An-
trittsvorlesung formuliert Foucault die ,Regel der AuRerlichkeit* als fiir
die Diskursanalyse leitendes Prinzip:

3.
Diskursanalyse

227




VIII
Text, Kultur, Medien

Ordnungen
des Wissens

228

Man muf nicht vom Diskurs in seinen inneren und vérborgenen Kern eindringen,
in die Mitte eines Denkens oder einer Bedeutung, die sich in ihm manifestieren.
Sondern vom Diskurs aus, von seiner Erscheinung und seiner Regelhaftigkeit
aus, mufl man auf seine dueren Mdglichkeitsbedingungen zugehen; auf das,
was der Zufallsreihe dieser Ereignisse Raum gibt und ihre Grenzen fixiert.

{Foucault, Ordnung des Diskurses, S. 35)

Was ist mit einem solchen Unterfangen gewonnen? Wozu braucht man
die Diskursanalyse? Indem sie die Bedingungen und Regeln unter-
sucht, nach denen Diskurse gebildet werden, erkennt sie, dass die Dis-
kurse bestimmten politischen, gesellschaftlichen und denkgeschicht-
lichen Zwecken und Funktionen dienen. Auf diese Weise wird eine
kritische Reflexion ijhrer Verwendungsweisen und Folgerungen mog-
lich. Gelegentlich wurde gegen Foucault der Vorwurf erhoben, er pro-
pagiere ein autoritires Denken. Auf diese Idee kénnte man kommen,
wenn man an seine Vorstellung des Diskurses als eine der individuel-
len Verfiigbarkeit und Kontrolle entzogene Einheit denkt, die uns alle
bestimmt und kontrolliert. Jedoch ist dieser Vorwurf ungerechtfertigt,
denn es geht Foucault ja gerade darum, solche autoritiren Machtstruk-
turen aufzuzeigen und sie zu durchschauen - insofern verfolgt die
Diskursanalyse tatsichlich ein aufklirerisches Projekt. Die Diskurs-
analyse zeigt, wie Diskurse ,Wirklichkeit* erzeugen. Das wird beson-
ders deutlich in Wahnsinn und Gesellschaft (Folie et déraison), dem ersten
grofleren Werk von Foucault aus dem Jahr 1961, in dem er zeigt, wie in
der Zeit der Aufklirung, als die Vernunft zum neuen Leitwert wurde,
der Wahnsinn durch Ausgrenzung, durch Negation des Verniinftigen
konstituiert wurde — mit gravierenden Folgen fiir Subjekte, die aus dem
Bereich dessen, was als verniinftig angesehen wurde, herausfielen und
somit als ,wahnsinnig‘ deklariert wurden.

Die Geisteskrankheit ist durch die Gesamtheit dessen konstituiert worden, was in
der Gruppe all der Aussagen gesagtworden ist, die sie benannten, sie zerlegten, sie
beschrieben, sie explizierten, ihre Entwicklungen erzihlten, ihre verschiedenen
Korrelationen anzeigten, sie beurteilten und ihr eventuell die Sprache verliehen,
indem sie in ihrem Namen Diskurse artikulierten, die als die ihren gelten sollten,

schreibt Foucault dazu in der Archdologie (S. 49).

Foucault untersucht nicht nur die Regelhaftigkeit und Funkti-
onsweise einzelner Diskurse wie des medizinischen, juristischen, bio-
logischen etc. Diskurses, sondern er hat auch sehr Grundsitzliches
zum Verstindnis wissenschaftlicher Darstellungsweisen itberhaupt ge-
leistet. Als sein zentrales Werk gilt Die Ordnung der Dinge (1966), des-
sen Untertitel lautet Eine Archdologie der Humanwissenschaften (Les mots
et les choses. Une archéologie des sciences humaines). Mit ,Archiologie’
ist nicht gemeint, dass Relikte aus der Vergangenheit aufgespiirt wer-
den sollen, vielmehr geht es um Wissensformen der Gegenwart, die
uns selbstverstindlich, wenn nicht gar natiirlich erscheinen. Sie sol-
len mit einem verfremdenden Blick betrachtet und als geschichtlich



gewordene erkannt werden. In einem Interview hat Foucault davon ge-
sprochen, dass er , Ethnologie der eigenen Kultur betreibe. In der Ord-
nung der Dinge schreibt Foucault eine Geschichte der abendlindischen
Episteme, d.h. der Denk- und Wissensordnungen. Seinen (berithmt
gewordenen) Einstieg nimmt er {iber den Bezug auf einen Text des
Schriftstellers Jorge Luis Borges (1899-1986), in dem die Rede von
seine(r] gewisse[n] chinesische[n] Enzyklopidie® ist. In dieser Enzyklo-
padie, so heifst es, gruppieren sich die Tiere wie folgt:

o[...] a) Tiere, die dem Kaiser gehdren, b) einbalsamierte Tiere, ¢) gezdhmte,
d) Milchschweine, e) Sirenen, f) Fabeltiere, g) herrenlose Hunde, h) in diese
Gruppierung gehérige, i) die sich wie Tolle gebirden, k) die mit einem ganz feinen
Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, 1) und so weiter, m) die den Wasserkrug
zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen aussehen.”

Foucault bemerkt dazu:

Bei dem Erstaunen iiber diese Taxinomie [sic!] erreicht man mit einem Sprung,
was in dieser Aufzihlung uns als der exotische Zauber eines anderen Denkens
bezeichnet wird — die Grenze unseres Denkens: die schiere Unmdéglichkeit, das
zu denken.

(Foucault, Ordnung der Dinge, S. 17)

Mit dem Hinweis darauf, dass wir nur das denken kénnen, was wir ge-
wohnt sind zu denken, wird im Folgenden, so kénnte man sagen, die
Geschichte der abendlindischen Denkgewohnheiten analysiert. Fou-
cault zeigt, wie die frithneuzeitliche Episteme der Ahnlichkeit, in der
Etkenntnis sich auf die Wahrnehmung von Ahnlichkeiten, z. B. zwi-
schen Grasern und Sternen, stiitzt, im 17./18. Jahrhundert durch das
Zeitalter der Reprisentation abgeldst wird, in dem ein Ding ein ande-
res bezeichnen kann, ohne durch eine Form der Ahnlichkeit mit ihm
verbunden zu sein. Zwischen Zeichen und Bedeutung vollzieht sich
ein Bruch, der fiir das neuere wissenschaftliche Denken bestimmend
ist und der auch, wie gezeigt, zur Grundlage von de Saussures Sprach-
und Zeichentheorie wird (vgl. Kap. VII.3). Gleichwohl wird im Zeitalter
der Reprisentation noch eine eindeutige Zuordnung von Zeichen und
Bedeutung angenommen; das Zeichen ist transparent. Dieses Denken
jedoch gerit nach Foucault mit der Wende zum 19. Jahrhundert in die
Krise; mit dem Bewusstsein, dass sich die Bedeutung der Dinge nicht
mehr an den Bezeichnungen ablesen lisst, greift der Gedanke von der
Geschichtlichkeit der Dinge Raum, der fiir Foucault die Entstehung
der modernen Humanwissenschaften markiert. Dass solche Uberle-
gungen auch fiir die Analyse von literarischen Texten Relevanz haben,
liegt auf der Hand: Texte bestehen aus Zeichen (vgl. Kap. VII); dass aber
Zeichen historisch unterschiedlich ,funktionieren’, dass hinter ihnen
verschiedene Wissenskonzepte stehen, veranlasst selbstredend je spe-
zifische Lektiire- und Analyseeinstellungen.

3.
Diskursanalyse

229




VIII
Text, Kultur, Medien

Diskursanalyse
und Literatur

230

Mit der Foucault'schen Diskursanaiyse lassen sich auch Re-
gelhaftigkeiten des literarischen bzw. des literaturwissenschaftlichen
Diskurses untersuchen und Produzent/inn/en sowie Rezipient/inn/en
von Literatur als diskursive Phinomene beschreiben. Eine solche Be-
trachtung von Literatur geht nicht vom einzelnen Autor oder der Auto-
rin bzw. von deren schopferischem Ingenium aus; vielmehr nahme
eine diskursanalytische Perspektive beispielsweise die Regelmifig-
keiten und das literatur- und gesellschaftspolitische Funktionieren
des Genie-Diskurses, des Liebes-Diskurses, des Tugend-Diskurses, des
Ehr-Diskurses etc. als solche in den kritischen Blick. Der sicherlich be-
kannteste Aufsatz von Michel Foucault zum Gegenstandsbereich der
Literatur ist der auf einen Vortrag im Jahr 1969 zuriickgehende Essay
Was ist ein Autor?. Dass literarische Texte Autoren (oder Autorinnen)
haben, erscheint uns selbstverstindlich (wie selbstverstindlich, zeigt
sich nicht zuletzt daran, dass Studierende der Literaturwissenschaft —
sehr zum Leidwesen der Lehrenden — Prisentationen immer gerne mit
der ,Biographie des Autors* beginnen ...). Foucault fragt nun nach der
diskursiven Funktion von Autorschaft, indem er feststellt: ,, Die Autor-
Funktion ist [ ...] charakteristisch fiir die Existenz-, Zirkulations- und
Funktionsweisen bestimmter Diskurse innerhalb einer Gesellschaft”
(Foucault, Autor, S. 245). Vier Punkte sind dabei insbesondere wichtig:
Erstens hat der Autor eine Aneignungsfunktion; das bedeutet, dass er
eine Instanzist, der das (heute urheberrechtlich geregelte) Eigentum an
Texten und Biichern zugesprochen werden kann. Dies war nicht immer
so: Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts ging das Eigentum an einem
Werk an den Verleger, der es publizierte, iiber, da es in der Tradition des
rémischen Rechts als Sacheigentum am Manuskript verstanden wurde.
Zweitens weist Foucault darauf hin, dass die Funktion ,Autor’ zeit- und
kulturabhingig ist. Es habe eine Zeit gegeben, schreibt er, in der Texte,
die wir heute literarisch’ nennen, gelesen und verbreitet wurden, ohne
dass sich die Autorfrage stellte. Thr echtes oder vermeintliches Alter war
Autoritit genug. Man kénnte in diesem Zusammenhang an den An-
fang des anonym iiberlieferten Nibelungenliedes denken, der sich auf
das Alter der im Folgenden zu erzihlenden Geschichte beruft: ,Uns ist
in alten meeren wunders vil geseit‘. Demgegeniiber wurden im Mittel-
alter, so Foucault, Texte, die wir heute wissenschaftlich nennen (medizi-
nische, kosmologische, naturwissenschaftliche, geografische etc.), mit
einem Autornamen versehen. Mit Formeln wie ,Hippokrates sagt’, ,Pli-
nius berichtet versuchten sie, ihren Wahrheitswert an die Autoritit des
Autors zu binden, da naturkundliches Wissen als solches noch nicht
hinreichend legitimiert war. Erst im 17./18. Jahrhundert kam es zu ei-
ner Umkehrung, so dass wir heute bei einem literarischen Text wissen
wollen, wer ihn geschrieben hat, nicht unbedingt aber bei einem wis-
senschaftlichen Sachtext. Drittens wird der Autor als hinter dem Text
stehendes Vernunftwesen konstruiert, als vernunftbegabter Ursprung



des Schreibens und Quell einer schépferischen Kraft. Jedoch, argumen-
tiert Foucault, sei das, was aus einem Individuum einen Autor mache,
»nur die mehr oder weniger psychologisierende Projektion der Behand-
lung, die man den Texten angedeihen lisst“ (Foucault, Autor, S. 248).
Will sagen: die Vorstellung eines hinter dem Text stehenden -Autors
ermoglicht es, den Text mit Hilfe psychologischer Kriterien wie Ratio-
nalitit oder Emotionalitit zu beurteilen. SchlieRlich, viertens, verweist
die Funktion ,Autor nicht auf ein reales Individuum, sondern kann
eine Ego-Pluralitit bezeichnen. So ist der Verfasser, der im Vorwort ei-
nes mathematischen Traktats ,ich‘ sagt, eine andere Instanz als die im
Traktat selbst argumentierende, Beweise vortragende und Schliisse zie-
hende Figur und nochmals unterschieden von jenem dritten Ich, das
im gleichen Traktat seine Arbeit im Horizont anderer mathematischer
Werke platziert und reflektiert. Da diese Ichs jeweils unterschiedliche
Funktionen erfiillen und es der diskursanalytischen Perspektive gerade
auf diese verschiedenen Funktionen ankommt, spricht Foucault hier
von , Ego-Pluralitit”.

Foucault untersucht also, was die Funktion ,Autor?, d. h. die
Vorstellung, die wir mit dem Autor verbinden, im Diskurs leistet. Die
genannten unterschiedlichen Gesichtspunkte erscheinen uns selbst-
verstindlich und gleichsam natiirlich; indessen ist es das Verdienst der
Diskursanalyse, ihre historische Bedingtheit und kulturell-politischen
Effekte aufgewiesen zu haben und damit auch die Méglichkeit, kiinf-
tige, moglicherweise ganz andere Autorschaftskonzepte denkbar zu
machen. Die diskursanalytische Frage nach dem Autor méchte also
nicht wissen, wer den Text geschrieben hat und welche lebensgeschicht-
lichen Umstinde ihn oder sie moglicherweise motiviert haben, son-
dern sie riickt die diskursiven Effekte, die sich mit der Funktion ,Autor’
verbinden, also die expliziten und impliziten Annahmen und Eintei-
lungen, die den Autorschaftsdiskurs regulieren, in den Blick.

Im Hinblick auf eine stirkere Beriicksichtigung der Literatur
hat u.a. Jurgen Link den diskursanalytischen Ansatz weiter gedacht.
Ausgehend von der Frage, wie sich die von Foucault untersuchten Spe-
zialdiskurse, also etwa der medizinische, der juristische oder der po-
litische Diskurs zueinander verhalten, nimmt er einen vermittelnden
Interdiskurs an — und dieser Interdiskurs ist die Literatur. Medizini-
sches, padagogisches, juristisches, biologisches usw. Wissen kommt
in literarischen Texten, so argumentiert Link, nicht nur vor, sondern
konstituiert sie wesentlich mit. Literatur hat im Hinblick auf die aus-
differenzierten Wissensdiskurse eine reintegrative, d. h. wieder zusam-
menfithrende Funktion. Link widmet sich vornehmlich den sog. ,ima-
giniren interdiskursiven Elementen’, das sind ,elementar-literarische
Anschauungsformen‘ wie z. B. Analogien, Metaphern, Symbole, My-
then. Sie prigen und bestimmen das Denken und die Wahrnehmung
in einer Kultur, ohne dass dies den Angehdrigen einer Kultur bewusst

3.
Diskursanalyse

Literatur als Diskurs

231




VIHI
Text, Kultur, Medien

Text und Textduferes

232

ist. Eine besonders wichtige elementar-literarische Anschauungsform
ist fur ihn das Kollektivsymbol, eine Art kollektiv verankertes Sinn-
Bild, das sich aus sozial- bzw. technikgeschichtlichen Zusammenhin-
gen heraus erklirt. Ein solches Kollektivsymbol, das Link untersucht
hat, ist das des Ballons; in der Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts
kommt der Ballon vielfach vor, aber in ganz unterschiedlichen diskur-
siven Konstellationen, die ihn einmal als Maschine, ein anderes Mal
als Vehikel begreifen und so Aufschluss geben iiber sich verindernde
Diskursordnungen.

4. Text/Kontext oder: New Historicism

Es diirfte deutlich geworden sein, dass es der Diskursanalyse nicht um
den Einzeltext geht, weil sie immer eine Serie von ,Rededuflerungen’
(wie es im diskursanalytischen Sprachgebrauch heift) oder einzelnen
Texten bendétigt, um Aussagen iiber die Ordnung des Diskurses machen
zu kénnen. Wenn im diskursanalytischen Diskussionskontext von Li-
teratur die Rede ist, geht es immer zugleich um die Relation Literatur —
aufSerliterarischer Bereich. Traditionellerweise wird in diesem Zusam-
menhang auch mit den Begriffen ,Text’ und ,Kontext’ operiert. Diese
Begriffe sind jedoch insofern problematisch, als sie dazu verfiihren, ei-
nen gegebenen Kontext anzunehmen, der den Text bedingt. Das ist nur
die halbe Wahrheit, denn der Kontext ist keine fixe GroRe. Man konnte
auch sagen, dass jeder Text fiir einen anderen Text Kontext ist. Deshalb
ist es problematisch, wenn unreflektiert von einem geistesgeschichtli-
chen, politischen oder sozialen ,Hintergrund‘ ausgegangen wird. Man
muss sich dabei vor Augen fithren — und dies lehrt ja auch der herme-
neutische Zirkel (vgl. Kap. VIL1) -, dass jeder Text zur Konstitution des
Kontexts beitrigt, der Kontext dem Text also nicht vorausgeht. Goethes
Werther ist nicht einseitig als Reflex des Sturm-und-Drang-Kontexts
zu verstchen, sondern trigt im gleichen Mafe zu dessen Konstitu-
ierung bei. Der sog. ,geistesgeschichtliche Hintergrund‘ wird durch
das Ensemble der individuellen geistesgeschichtlichen Textzeugnisse
gebildet. ,Text‘ und ,Kontext' bedingen einander also wechselseitig und
sind in einer stindigen Austauschbeziehung miteinander zu denken.
Genau dies ist der Grundgedanke des sog. New Historicism, einer kul-
turwissenschaftlichen Forschungsrichtung, die in gewisser Weise aus
der Diskursanalyse hervorgegangen ist.

Begriindet wurde diese Forschungsrichtung durch den ame-
rikanischen Literaturwissenschaftler Stephen J. Greenblatt (geb. 1943),
der sich im Anschluss an Foucaults kritische Analyse der Autorfunktion
die Frage gestellt hat, wie Autorschaft bzw. ein auktoriales Ich entsteht.
In seinem bertihmt gewordenen Buch Verhandlungen mit Shakespeare
(Shakespearean Negotiations [1988]) steht Shakespeare im Mittelpunkt,

Lt i e a7 o e A i R e

}...,..



e B ot e rn M el S mcain b+

aber nicht als biographische Autorpersonlichkeit, sondern als eine Art
Krafifeld, das einen Austausch sozialer und kultureller Energie ermog-
licht. Grundsitzlich geht es Greenblatt um das Verhiltnis von Gesell-
schaft und Kunst - eine im Ubrigen alte Frage (vgl. Kap. VI), zu der
die Wissenschaft offensichtlich immer wieder zuriickkehrt. Greenblatt
schreibt:

Ich vermute, daf die allgemeine Frage [...] — nidmlich: Was ist die historische
Beziehung zwischen Kunst und Gesellschaft bzw. zwischen der diskursiven Pra-
xis eines institutionell abgegrenzten Bereichs und der eines anderen? — nicht
zu einer eindeutigen, theoretisch zufriedenstellenden Antwort fithren wird. [ . ..]
der Kapitalismus hat charakteristischerweise weder Herrschaftsformen hervor-
gerufen, in denen alle Diskurse miteinander koordiniert zu sein scheinen, noch
solche, in denen sie radikal voneinander isoliert oder diskontinuierlich zu sein
scheinen. Er hat vielmehr Herrschaftsformen ins Leben gerufen, in denen die
Tendenz der Differenzierung und die der monologischen Organisation gleichzei-
tig wirksam sind, zumindest einander so schnell abwechseln, daf der Eindruck
der Gleichzeitigkeit entsteht.

(Greenblatt, Grundziige einer Poetik der Kultur, S. 266£.)

Hier wird deutlich, dass Greenblatt nach einer Erklirungsgrundlage
jenseits des alten und starren Basis-Uberbau-Schemas sucht. Er nimmt
ein Oszillieren zwischen abgegrenzten diskursiven Bereichen einer-
seits und ihrer Vermengung andererseits an. In diesem Zusammen-
hang werden die Begriffe der ,Zirkulation‘ und des ,Austauschs* wich-
tig. Greenblatt stellt diese konomischen Termini neben die traditio-
nellen isthetischen oder rhetorischen Begriffe, mit denen tiblicher-
weise dag Verhiltnis von Wirklichkeit und Kunst beschrieben wird, wie
etwa ,Symbolisierung’, ,Allegorisierung’, ,Darstellung’ oder ,Mimesis".
Denn:

Wir miissen Begriffe entwickeln, mit denen wir darlegen kénnen, wie Material —
[...][z- B.] amtliche Dokumente, private Papiere, Zeitungsausschnitte usw. — von
einem Bereich des Diskurses in einen anderen iibersetzt und damit isthetisches
Eigentum wird.

(Greenblatt, Grundziige einer Poetik der Kultur, S. 276).

Darin liegt in der Tat das Problem, dessen Brisanz Greenblatt an einer
Modellanalyse iiber den Fall des Hiftlings Gary Gillmore und dessen
literarische Verarbeitung in Norman Mailers Roman Gnadenlos (1979)
vorfithrt. Dokumente, Protokolle, private Briefe finden Eingang in ei-
nen Roman, der seinerseits fiir eine NBC-Kurzfilmserie verfilmt wurde
und, wie Greenblatt formuliert, damit half, ,Autos, Waschpulver und
Deodorants zu verkaufen“ (ebd. 2775). Das Modell von der Zirkulation
sozialer und kultureller Energie versucht, den Zusammenhang von
Diskursbereichen wie des juristischen und des literarischen Diskur-
ses oder einfach zwischen ,Realitit’ und ,Kunst’ denkbar zu machen,
ohne in das traditionelle historistische Modell von der geschichtlichen
Bedingtheit der Phinomene zuriickzufallen.

4.
Text/Kontext oder:
New Historicism

233



VIII
Text, Kultur, Medien

Natur - ein
Kulturprodukt

234

Anliegen und Leistung des New Historicism werden u. a. auch
in Greenblatts ,Lektiire* des Yosemite-Nationalparks anschaulich, die
einmal mehr das Verfahren, Kultur als Text zu betrachten, exempli-
fiziert. Greenblatt beschreibt nicht ohne Ironie, wie der asphaltierte
Weg, der in den Park hinein fithrt, plétzlich abbricht und ein Schild
den Beginn der Wildnis ankiindigt. Signifikant ist, dass die ,Wildnis*
nicht einfach beginnt, sondern dass sie als solche markiert wird und
man an einem Kiosk Eintrittsgeld in die Wildnis entrichtet. Der Blick
auf die Nevada-Wasserfille wird durch ein Gelinder und durch eine
Tafel reguliert, die auf die beste Perspektive zum Fotografieren auf-
merksam macht. Dies hat zur Folge, dass ein Grofteil derer, die den
Park besuchen, von der gleichen Stelle aus mehr oder weniger dasselbe
Foto machen und auf diese Weise ein standardisiertes, gleichwohl aber
fiir authentisch gehaltenes Bild der ,Natur‘ gewinnen. Auch die Erfah-
rung des Parks ist von einem Zirkulationsprozess geprigt: , Die Wild-
nis wird gleichzeitig festgehalten und ausradiert durch die amtlichen
Gesten, die ihre Grenzen festlegen; das Natiirliche wird dem Kiinst-
lichen gegeniibergestellt in einer Weise, die deren Unterscheidung
sinnlos macht“ (Greenblatt, Grundziige einer Poetik der Kultur, S. 273).
Damit sind zwei kulturwissenschaftliche Zentralbegriffe aufgerufen,
,Natur‘ und ,Kultur’: Parks wie Yosemite bringen die Unterscheidung
zwischen Natiirlichem und Kiinstlichem erst hervor, ermdglichen es
aber gleichzeitig, die wechselseitige Durchdringung beider und damit
ihren diskursiven Konstruktionscharakter zu erkennen. ,Natur’ und
Kultur sind in kulturwissenschaftlicher Perspektive keine Gegensitze,
,Natur ist nichts natiirlicherweise Gegebenes, sondern immer schon
ein Kulturprodukt. Das muss man sich etwa auch vor Augen halten,
wenn Fontanes Effi Briest als unter den Zwingen der Gesellschaft lei-
dendes Naturwesen konstruiert wird; hinter ihrer ,Natiirlichkeit* steht
immer eine historische und d. h. innerhalb einer bestimmten Kultur
entwickelte Auffassung von Natur. Auch das, was wir heute als ,Natur
zu bezeichnen geneigt sind, ist im Sinne der Kulturwissenschaften
eine Konstruktion, weil historisch und je nach Sach- und Funktionszu-
sammenhang veridnderlich. So war das physikotheologische Naturver-
stindnis des 17. und frithen 8. Jahrhunderts, das im Wirken der Natur
gottliche Zweckhaftigkeit erkannte, zweifellos ein anderes als das der
Romantik, das zwar bis heute nachwirkt, fiir den Landwirt aber ge-
wiss ein anderes ist als fiir die Wandergruppe oder fiir die Landschafts-
planerin.

5. Konstruktion, Differenz, Identitit

Mehrfach war in den vorausgegangenen Abschnitten von ,Konstruk-
tion’ die Rede. Damit ist tatsdchlich ein Zentralbegriff der neueren




Kulturwissenschaft benannt, die nicht mehr von ,Wesenheiten‘ oder
natiitlicherweise Gegebenem ausgeht. Daher wendet sich die moder-
nen Kulturwissenschaft gegen jede Form von ,Essenzialismus‘ und
versucht statt dessen, die Bedingungen, Verfahrensweisen und Wir-
kungen der kulturellen Konstruktionstitigkeit zu beschreiben. Im Zu-
sammenhang mit der Einsicht in die prinzipielle Konstruiertheit der
Kultur steht das Bewusstsein von der Bedihgtheitund der Relativitit der
Positionen, die sowohl die kulturell handelnden als auch die Kultur wis-
senschaftlich analysierenden Subjekte — und zwischen beiden besteht
kein prinzipieller Unterschied — einnehmen. Dies wird besonders in
den Ansitzen des sog. Postkolonialismus (aber natiirlich nicht nur dort)
deutlich, der sich mit der Frage auseinander setzt, in welcher Weise die
koloniale Herrschaft der westeuropiischen Michte kolonisierte Kultu-
ren und Subjekte erzeugt hat und in welcher Weise sich diese nach
dem Ende des Kolonialismus als selbstbewusste Angehérige ihrer von
auflen bestimmten, aber als solche gleichwohl zur ,eigenen‘ gewor-
denen Kultur artikulieren kénnen. Besonders einflussreich in diesem
Zusammenhang war das Buch Orientalismus (Orientalism [1978)) des
aus Palistina stammenden Literaturwissenschaftlers Edward W. Said
(1935—2004), der als Anglist und Komparatist in den USA lehrte. Said
zeigt, dass das noch heute weit verbreitete Bild des Orients, das auf der
einen Seite Sinnlichkeit und Mirchenhaftigkeit im Sinne der Erzih-
lungen von Tausendundeinernacht transportiert, auf der anderen Seite
aber durch Gewalt und Grausamkeit gekennzeichnet ist, eine westliche
Erfindung, um nicht zu sagen Konstruktion, ist, mittels derer der We-
sten sein ,Anderes entwarf, um sich als ,Eigenes‘ setzen zu koénnen.
Die Opposition ,eigen‘/ fremd verliert in dieser Perspektive ebenso
ihren AusschlieRungscharakter wie diejenige von Natur und Kultur,
das Eigene und das Fremde sind stets aufeinander bezogen und glei-
chermafien Konstruktion.

Eng verbunden mit dem kulturellen Konstruktionsbewusst-
sein ist das kulturwissenschaftliche Denken der Differenz, das als post-
strukturalistisches Erbe (vgl. Kap. V1I1.4) in der modernen Kulturana-
lyse zu konkreter Anwendung kommt. Jede Konstruktion ist mit Set-
zungen und Entscheidungen verbunden, die alternative Optionen aus-
schlieRen, diese aber gleichwohl als Méglichkeit und damit differenzi-
ell bewusst halten. Die Wahrnehmung von Differenzen prigt letztlich
auch den Kulturbegriff selbst. So hat der Philosoph Wolfgang Welsch
(geb. 1946) darauf aufmerksam gemacht, dass Kulturen heute keine
in sich abgeschiossenen und homogenen Gebilde mehr sind, wie sie
noch Johann Gottfried Herder (r744-1803) beschrieben hat. Vermut-
lich, muss man hinzufiigen, waren sie es nie. Welsch schreibt:

Unsere Kulturen haben de facto lingst nicht mehr die Form der Homogenitit
und Separiertheit. Sie haben vielmehr eine neuartige Form angenommien, die ich
als transkulturell bezeichne, weil sie durch die traditionellen Kulturgrenzen wie

5.
Konstruktion,
Differenz, Identitit

Konstruierte Welten

235



VII
Text, Kultur, Medien

Identitiit als Prozess

236

selbstverstindlich hindurchgeht. Die kulturellen Verhiltnisse sind heute weithin
durch Mischungen und Durchdringungen gekennzeichnet.

(Welsch, Transkulturalitdt, S. 7o)

Das bedeutet: Kulturen sind in sich vielfach differenziert. Welsch weist
darauf hin, dass die Kultur eines Arbeitermilieus, eines Villenviertels
und der Alternativszene kaum etwas mit einander zu tun haben und
auflerdem noch horizontale Differenzierungen von weiblicher und
mannlicher, heterosexueller oder homosexueller Orientierung hinzu-
kommen. Indessen sind Kulturen auch nach auRen vielfach miteinan-
der vernetzt, so dass Welsch gegeniiber den gebriuchlichen Begriffen
von ,Interkulturalitit’ und ,Multikulturalitit denjenigen der ,Transkul-
turalitit’ vorschligt, der gleichzeitig von Differenzen und Verbindun-
gen ausgeht.

Auch fir die Konstruktion kultureller Identitit hat der Diffe-
renzgedanke Konsequenzen: ,Race’ (ethnische Zugehorigkeit), ,class*
(Klasse), ,gender* (Geschlecht) sind die gingigen sozialwissenschaftli-
chen Differenzierungsmerkmale, die auch in der aktuellen Literatur-
wissenschaft zur Beschreibung kultureller Identitit aufgegriffen wer-
den. Nation‘, ,Lokation’, ,Religion’, ,Generation‘ sind nur einige wei-
tere in der gegenwirtigen Debatte um kulturelle Identititen verwen-
dete Unterscheidungen. Dass kulturelle Identitit in zunehmendem
Maf ein Thema auch der deutschen Literaturwissenschaft ist, dar-
auf weist die grofle Zahl von Texten hin, die mittlerweile von Auto-
rinnen und Autoren mit nichtdeutschem Hintergrund in deutscher
Sprache verfasst sind (vgl. Chiellino [Hg.], Interkulturelle Literatur in
Deutschland). Gerade die tiirkisch-deutsche Literatur, zunichst unter
dem Stichwort ,Gastarbeiterliteratur’, spiter unter dem Etikett ,Migran-
tenliteratur’ verhandelt, stellt hier einen nicht mehr zu iibersehenden
und viel beachteten Anteil, der sich differenzierenden transkulturel-
len Analysen anbietet. Dass die Frage der kulturellen Identitit aufs
Engste mit dem fiir die Literaturwissenschaft virulenten Problem der
Darstellung verbunden ist, hat der Kulturtheoretiker Stuart Hall immer
wieder geltend gemacht, indem er darauf hingewiesen hat, dass Iden-
titdt nur innerhalb der Reprisentation stattfinde. Damit ist gesagt, dass
Identitat nur im Rahmen des schon Reprisentierten, also im Rahmen
existierender Bilder und Vorstellungen, etwa von der eigenen Kultur
oder von einer anderen, hergestellt wird. Identitit in diesem als Akt ge-
dachten Sinne ist Identifizierung und damit ein (im Ubereinklang mit
modernen sozialwissenschaftlichen Forschungsansitzen) grundsitz-
lich unabgeschlossener Prozess. In dieser Betrachtungsweise gerit das
Medium, innerhalb dessen die Identifizierung stattfindet — und im
Bereich der Literatur ist dies der sprachlich vermittelte Text — in den
Blickpunkt.

T 1 . BV M Bt w0 TS,




6. Medien-Kultur/Kultur der Medien

Von Medien ist heute allenthalben die Rede, und selbstverstindlich
sind die Medien ein Teil der Kultur. Medienwissenschaft kann daher
als ein Teilgebiet der Kulturwissenschaft betrachtet werden. Der Um-
gang mit Medien ist eine kulturelle Praxis, die in unterschiedlichen
Kulturen unterschiedliche Formen annimmt, historisch verinderlich
istund Riickwirkungen auf den Menschen als Kulturwesen hat. Ein ge-
rade auch fiir die Literaturwissenschaft zentrales kulturwissenschaftli-
ches Thema stellt der Forschungsbereich zum Thema Oralitit (Miind-
lichkeit) und Literalitat (Schriftlichkeit) dar, der sich mit der Frage aus-
einandersetzt, wie miindliche bzw. schriftliche Kulturen funktionie-
ren, wie in thnen Uberlieferung und Gedichtnis organisiert sind und
welche kulturellen Verschiebungen sich im Ubergang von der Miind-
lichkeit zur Schriftlichkeit ergeben. Dass sich der Blick bei diesen For-
schungsfragen auf die beteiligten Medien richten muss und dabei die
Schrift als Medium in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit tritt, liegt
auf der Hand.

Eine Briickenfunktion zwischen kultur- und medienwissen-
schaftlichen Betrachtungsweisen nimmt auch die Diskursanalyse ein.
Das 1985 erschienene Buch Aufschreibesysteme 1800/1900 des Diskurs-
analytikers Friedrich A. Kittler (geb. 1943), 1990 unter dem englischen
Titel Discourse Networks 1800/1900 verdffentlicht, veranschaulicht den
engen Konnex von Kultur- und Medienanalyse in seiner unmittelba-
ren Relevanz flir die Literaturwissenschaft. Mit ,1800° und ,1900* be-
schreibt Kittler zwei Umbriiche im Verstindnis dessen, was wir als
,Dichtung’ bezeichnen. Dabei geht es ihm um die diskursiven Bedin-
gungen des Lesens und Schreibens und damit um das Funktionie-
ren des ganzen Komplexes ,Literatur‘. Das Buch heifdt ,Aufschreibesy-
steme’ und nicht etwa ,Schreib‘- oder ,Schriftsysteme’, weil die sehr
konkreten Techniken und Prozeduren des Lesens und Schreibens in
den Blick gefasst werden. Kittler zeigt, dass um 1800 unser heutiges
Dichtungsverstindnis einsetzt und, zeitgleich mit der Einsetzung der
Hermeneutik, in der Lesepddagogik Wert darauf gelegt wurde, dass
Kinder ,verstehen’, was sie lesen. Es entstanden Fibeln und eine ei-
gene Kinderliteratur; gleichzeitig wurde die Frau als Mutter, die als
Ursprung und Natur konstruiert wurde, als Lese- und Schreiblehrerin
eingesetzt, um namentlich die mannlichen Kinder die ,Natiirlichkeit’
des Wortes zu lehren und sie zu rede- und wortmichtigen Subjekten
heranzubilden. Sie selbst bleibt jedoch stumm und ist im ,Aufschrei-
besystem 1800° als selbstmichtig Sprechende oder Schreibende nicht
vorgesehen. Im ,Aufschreibesystem 1goo‘ volizieht sich Kittler zufolge
ein,medial turn’, eine mediale Wende. Um 1900 greife mehr und mehr
ein Schreiben Raum, das weder im Geschriebenen, also im Inhalt, noch
im Schreiber begriindet ist, sondern dessen einzige Botschaft die ei-

6.
Medien-Kultur/
Kultur der Medien

Aufschreibesysteme

237




VIII
Text, Kultur, Medien

,The medium
is the message’

238

gene Medialitiit sei. Dabei tritt insbesondere die Signifikantenstruktur
der Sprache selbst, die ,Schrift’ (vgl. Kap. VIL.3 und 4) in den Vorder-
grund. In der Innovation der Schreibmaschine, deren Schrifttypen, so
Kittler, blinde und taktile Gewalt ausiiben und die den Frauen eine
den Minnern unheimliche Macht iiber die Schrift verleihen, findet das
neue ,Aufschreibesystem‘ sein sprechendes Bild.

7. Der Begriff ;Medium’

Der Begriff des Mediums ist heute in aller Munde, jedoch wird er viel-
fach unscharf und in unterschiedlichem Verstindnis gebraucht. Der
Begriff kommt aus dem lat. ;mediunt bzw. dem gr. ,méson‘ und be-
deutet wortlich ,Mittleres*, ,Offentlichkeit’, ,Gemeinwohl’, ,6ffentlicher
Weg'. Als Mittleres‘ transportiert er die Vorstellung einer Vermittlung
zwischen zwei Positionen, etwa zwischen dem Sender und dem Emp-
finger einer Botschaft, die iiber ein Medium, z.B. einen Brief oder
eine Email, ibermittelt wird. Gleichwohl geht die neuere Medientheo-
rie davon aus, dass das Medium nicht neutral oder transparent im
Hinblick auf die Botschaft ist, sondern dass es die Botschaft nicht un-
wesentlich prigt, ja, dass die Botschaft eine andere ist, je nach dem
Medium, in dem sie vorliegt. Der kanadische Medientheoretiker und
Literaturwissenschaftler Herbert Marshall McLuhan (1911-1980) hat
in seinem 1964 auf Englisch publizierten Werk Die magischen Kandile
(Understanding media. The extensions of man) die provozierende These
aufgestellt, die bereits in der im vorigen Abschnitt angesprochenen
Position von Kittler zum ,Aufschreibesystem 19oo‘ anklang, dass das
Medium selbst die Botschaft sei: “The medium is the message.” Me-
dien sind nach McLuhan — aber dies ist nur ein Medienbegriff, dem
andere zur Seite gestellt werden miissen — Werkzeuge, die den Kor-
per des Menschen iiberschreiten und eine Ausweitung seiner Person
darstellen.

Um nochmals auf die oben erwihnten Medien Brief und
Email zuriickzukommen, so stellt sich doch die Frage, was genau
daran das ,Medium‘ ist: Ist es die Schrift oder das Papier, das Inter-
net, das Email-Programm oder der Computer? Tatsichlich liegt hier
eine konstitutive Unbestimmtheit des Begriffs, mit der es umzugehen
gilt und der unterschiedliche wissenschaftliche. (und 6ffentliche) Ver-
wendungsweisen je verschieden begegnen. Als Basismedien werden in
der Medienwissenschaft , Text', ,Bild*, ,Ton‘ und ,Zahl betrachtet. Man
kann aber auch in einem spezifizierten Sinne von Medien sprechen,
etwa von ,Printmedien‘ (z. B. Flugblatt, Zeitung, Zeitschrift, Buch), von
,Bildmedien‘ (z. B. Gemilde, Fotografie, Film, Fernsehen), von ,Ton-
medien’ (z. B. Schallplatte, CD, Radio), von ,technischen Medien* (z. B.
Rundfunk, Fernsehen, Computer), ,audiovisuellen‘ Medien (z. B. Film,




Fernsehen, Computer), ,digitalen Medien* (z. B. digitales Fernsehen,
Computer), ,Massenmedien’ (z. B. Zeitung, Fernsehen, Internet), wo-
bei jeweils ein bestimmter Aspekt die Gruppierung bestimmt. Festge-
halten werden muss, dass es nicht die zum Einsatz kommenden Appa-
rate sind, die den Medienbegriff ausmachen, also nicht die ,hardware’.
Vielmehr muss die iiber die zugehdrige ,software’, d. h. das jeweilige
Programm der Kodierung, ,vermittelte‘ Botschaft stets mitgedacht wer-
den, wenn sinnvollerweise von einem ,Medium‘ die Rede sein soll.
Eine Botschaft ist jedoch nur dann eine Botschaft, wenn sie ankommt.
*Daher bleibt die Sender-Empfinger-Beziehung fiir den Medienbegriff
grundlegend.

Die moderne Literaturwissenschaft beschiftigt sich also nicht
nur damit, wie ein (literarischer) Text als Medium funktioniert, sondern
fragt auch danach, wie andere Medien ihre ,message* konstituieren.
Erst der vergleichende Blick vermag das Spezifische der einen wie der
anderen Medialitit zu erfassen. Das Nebeneinander der Medien ist dar-
iiber hinaus nicht als Medienkonkurrenz aufzufassen, vielmehr ist von
einer Medienkooperation auszugehen. Wir lesen die Zeitung und wir
schauen fern, wir nutzen das Internet und wir lesen Biicher. Auflerdem
gilt es zu bedenken, dass Medien ihre Grenzen iiberschreiten und ein
Medium andere Medien in sich aufnehmen kann: Beispielsweise wer-
den Texte illustriert, so dass wir in Biichern neben Wortern auch Bilder
finden; Bilder integrieren aber auch Text; Filme beruhen auf (Dreh-)
Biichern und zitieren Texte; und das Medium Internet verbindet nun
gar Text, Bild und Ton zu einer Medialitit eigener Art. Die wissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit den Wechselbeziehungen zwischen den
unterschiedlichen Medien findet unter dem Stichwort ,Intermedialitit’
statt und hat in den letzten Jahrzehnten zu auflerordentlich lebhaften
Forschungsdiskussionen gefiihrt.

8. Text und Bild

Das Verhiltnis von Text und Bild ist ein altes Thema in der Geschichte
und Theorie der Literatur. Bereits der romische Lyriker und Dichtungs-
theoretiker Quintus Horatius Flaccus (65-8 v. Chr.) hatte, wie bereits in
Kap. 1V erwihnt, in seiner Epistula ad Pisones (Brief an die Pisonen) die
Dichtung mit der Malerei verglichen: ,ut pictura poesis“ (, Dichtungen
gleichen Gemilden®). Wie auch immer dieser Vergleich bei Horaz im
Einzelnen zu verstehen ist — dass die Sprache Bildkraft hat oder haben
sollte, wusste bereits die antike Rhetorik, die mit dem Stilprinzip der evi-
dentia der Fihigkeit der Sprache, Sachverhalte anschaulich vor Augen
zu stellen, groe Bedeutung beimafl. Anschaulichkeit und Bildkraft
der Rede werden zu einem nicht unwesentlichen Teil durch den Ein-
satz von Tropen und Figuren bewirkt. So wird z. B. die Metapher hiufig

8.
Text und Bild

Medien vergleichen

239




VI
Text, Kultur, Medien

Laokoon-Gruppe

240

auch als sprachliches Bild bezeichnet. Eine Text und Bild konkret kom-
binierende intermediale Form, die im 16. Jahrhundert entstand und
sich bis weit in das 18. Jahrhundert hinein grofier Beliebtheit erfreute,
ist das Emblem. Es verbindet ein Bildelement, die sog. Pictura, mit
einem Motto und einer Subscriptio zu einem komplexen Sinngebilde,
dessen einzelne Bestandteile sich gegenseitig interpretieren, aber auch
einen mehrfachen Bedeutungszusammenhang aufbauen (vgl. Textbei-
spiel VIIL, 2). Die Dichtung des Barock griff vielfach auf die Emblematik
zuriick, zum einen um sich die Bildkraft konventioneller Wissensbe-
stinde zu Nutze zu machen, zum anderen um iiber die Herstellung
komplexer Sinnzusammenhinge die eigene Kunstfertigkeit zu demon-
strieren.

Ein Schliisseltext der abendlindischen Diskussion tiber das
Verhiltnis von Text und Bild ist Gotthold Ephraim Lessings kunsttheo-
retische Schrift Laokoon: Oder iiber die Grenzen der Mahlerey und Poe-
sie. Mit beyliufigen Erlduterungen verschiedener Punkte der alten Kunsige-
schichte (17606). Ausgehend von der spitantiken Laokoon-Gruppe und
Vergils Erzahlung der Lackoon-Geschichte in der Aeneis stellt Lessing
die seiner Meinung nach prinzipiellen Unterschiede zwischen der
bildkiinstlerischen und der dichterischen Darstellungsweise heraus:
Wihrend Malerei und bildende Kunst Lessing zufolge durch das Ne-
beneinander von Farben und Formen im Raum, mithin durch das Prin-
zip der Gleichzeitigkeit, gekennzeichnet sind, ist die Dichtung durch
das Nacheinander von Handlungen und durch das Moment der Zeit-
lichkeit bestimmt. Die Malerei stellt den angehaltenen Moment dar;
sie darf das Hissliche nicht direkt gestalten, weil dieses auf Dauer ge-
stellt abstoRend wirkt. Der /Poesie hingegen ist es sehr wohl erlaubt,
das Hissliche, etwa ein schmerzverzerrtes Gesicht, zu gestalten, da der
hassliche Eindruck in der Abfolge der Worter keinen Bestand hat. An
die von Lessing postulierte Mediendifferenz kniipften zahllose Diskus-
sionen an, die zum einen seinen Ansatz differenzierten, ihn aber auch
in Frage stellten, etwa indem sie geltend machten, dass die Perzeption
eines Kunstwerks gleichfalls sukzessive erfolge.

Ein beliebter und produktiver Forschungsansatz im Bereich
der Text-Bild-Beziehungen besteht darin, konkrete Bildvorlagen in li-
terarischen Texten ausfindig und fiir die Interpretation nutzbar zu ma-
chen. So hat etwa Peter-Klaus Schuster gezeigt, dass Fontanes Roman
Effi Briest stark durch Bildmuster der christlichen Tradition bestimmt
ist und die Hauptfigur Effi Briest vor dem Hintergrund der iiberliefer-
ten Eva- und Maria-Darstellung lesbar wird, so etwa als Maria in der
Eingangsszene, die Effi im blau und weif? gestreiften Kittelgewand im
abgeschlossenen Garten des von Briest’schen Herrenhauses zeigt. Blau
und weifé sind traditionell die Farben der Muttergottes, die auf mittelal-
terlichen Gemilden hiufig in einem abgeschlossenen Garten, dem sog.
hortus conclusus, dargestellt wird. Dass sich der Roman selbst der pré-



genden Kraft der abendlindischen Bildtradition bewusst ist, kommt in
den Postkarten zum Ausdruck, die Effi von der Hochzeitsreise an ihre
Eltern schickt und die von zahlreichen ermiidenden Museums- und
Galeriebesuchen berichten: ,,Ich habe noch immer das Ziehen in den
Fiilen, und das Nachschlagen und das lange Stehen vor den Bildern
strengt mich an“ (Fontane, Effi Briest, S. 41).

9. Bewegte Bilder

Als mit der bahnbrechenden Erfindung des Films um 1900 ,die Bilder
laufen lernten’, stellte sich die Frage nach dem Verhiltnis von Text und
Bild bzw. ,Bewegungsbild‘, wie Gilles Deleuze (1925-1996) formuliert,
neu. Das von Lessing der Dichtung zugesprochene Moment der Zeit-
lichkeit, d. h. der Linearitit, kennzeichnet auch das neue Medium des
Films, das als weitere Gemeinsamkeit mit der Literatur das Merkmal
aufweist, dass es Geschichten erzihlt. Von daher ist es nicht weiter
erstaunlich, dass der Film in den letzten Jahrzehnten verstirkt in den
Aufmerksamkeitsbereich der Literaturwissenschaft getreten ist. Das li-
teraturwissenschaftliche Interesse am Film griindet sich nicht zuletzt
auch auf die Tatsache, dass es zahlreiche Literaturverfilmungen gibt,
d. h. Filme, denen mehr oder weniger eng eine literarische Textvorlage
zu Grunde liegt. Beriihmte Verfilmungen deutscher Literatur sind etwa
Luchino Viscontis (1906-1976) Der Tod in Venedig (1970) nach Tho-
mas Manns (1875-1955) gleichnamiger Novelle aus dem Jahr 1912, Rai-
ner Werner Fassbinders (1946-1982) Fontane Effi Briest (1974), die als
Fernsehserie ausgestrahlte Verfilmung von Alfred Déblins (1878-1957)
1929 erschienenem Roman Berlin Alexanderplatz (1979/80) ebenfalls
von Fassbinder, Volker Schléndorffs (geb. 1939) Verfilmung von Giinter
Grass’ (geb. 1927) Roman Die Blechirommel (1959) von 1979 oder aber
Stanley Kubricks (1928-1999) Film Eyes Wide Shut (1999) nach Arthur
Schnitzlers (1862-1931) Traumnovelle (1926). Ein besonders reizvol-
les Beispiel ist Fassbinders Effi Briest-Verfilmung, weil sie stets deut-
lich macht — und bereits der Titel des Films Fontane Effi Briest weist
darauf hin ~, dass sie eine literarische Vorlage verfilmt. So werden
beispielsweise in Frakturschrift gesetzte Romanzitate als Inserts ins
Filmbild gesetzt; auch tritt die Stimme des Erzihlers deutlich hervor
und manchmal auch in Widerspruch zu dem, was die Bilder zeigen,
so dass die kiinstlerische Gemachtheit des Films ins Bewusstsein des
Betrachters/der Betrachterin tritt. Der Film spielt mit seiner eigenen
Intermedialitdt, auch dadurch, dass er seine Figuren immer wieder in
gerahmten Bildern zeigt und Rahmenbriiche inszeniert. Freilich sollte
man sich stets vor Augen halten, dass eine Literaturverfilmung nicht
am zu Grunde liegenden Text bzw. ihrer ,Werkireue’ gemessen wer-
den sollte. Text und Film haben ihre eigene Logik und folgen ihrer

9.
Bewegte Bilder

Literatur und Film

241




VIII
Text, Kultur, Medien

Reproduktion oder
Konstruktion?

Vernetzte Texte

242

medienspezifischen Gesetzlichkeit, die im Falle des Films doch eine
andere ist als bei einem literarischen Text, insofern als das Filmbild
technisch vorgegeben ist, wihrend der/die Leser/in eines Romans Bil-
der des Gelesenen im Kopf erzeugt. Auch muss bei der Filmanalyse
das Zusammenspiel von Bild und Tonspur bedacht werden.

Die spezifische Asthetik des Films besteht darin, dass er, wie
James Monaco (geb. 1942) vermerkt (Monaco, Film verstehen, S. 21},
ebenso wie auch die Fotografie, zu den reproduzierenden Kiinsten
gehort. D.h. das abgebildete Objekt (das fotografische Motiv, der/die
Schauspieler/in) hat sich tatsichlich vor der Kamera befunden — im
Unterschied zur Malerei, die nicht notwendigerweise nach dem Mo-
dell arbeitet — und die fotografische/filmische Reproduktionstechnik
erlaubt eine hohe ,Wirklichkeits'treue. Allerdings ist gerade hier Vor-
sicht geboten: Wie die Fotografie folgt auch der Film eigenen Kodes und
Konventionen. Das was gezeigt wird, ist nicht Realitit; vielmehr wird
der ,Realititseffekt (Roland Barthes), d. h. die auf Grund ihrer tech-
nischen Méglichkeiten zustande kommende Wirkung dieser Medien,
etwas erscheinen zu lassen als wire es Wirklichkeit, gezielt als kiinst-
lerisches Mittel und zur Konstruktion einer Kunst-Wirklichkeit einge-
setzt. Im Zeitalter der Digitalitit verlieren indessen auch die reprodu-
zierenden Kiinste ihren Realititsindex; Bilder werden heute vielfach
am Computer erzeugt ~ und erscheinen oft genug ,wirklicher* als die
,Wirklichkeit selbst. Jedenfalls bedarf es, um die kiinstlerischen Mit-
tel, mit denen der Film, ob analog oder digital, arbeitet, erkennen und
beschreiben zu kénnen, der Grundkenntnis seiner spezifischen Dar-
stellungstechniken, wie etwa Kameraeinstellungen, Montageformen,
Moglichkeiten der Bildbearbeitung.

10. Hypertext

Der Begriff ,Hypertext' (von gr. hypér’ iiber’; lat, ,texere’ ,weben, flech-
ter’) wurde in den Goer Jahren des letzten Jahrhunderts von Theodor H.
Nelson (geb. 1937) eingefiihrt. Er beschreibt eine Textform, die ,iber’
die Vorstellung eines in sich abgeschlossenen Textes hinausgeht und
jeden Text mit anderen Texten vernetzt. Vor allem elektronische Texte,
die iiber sog. links mit anderen Texten verkniipft sind, erfiillen das
Modell des Hypertexts (eine Vorform sind alte wissenschaftliche Texte
mit Kommentierungen am Rand oder die heutige Form eines wissen-
schaftlichen Texts mit Fuffnoten und Querverweisen). Die zugehorige
Theorie der Hypertextualitit ist poststrukturalistischen Denkansitzen
verpflichtet, indem sie sich gegen Zentrismus und Hierarchisierung
wendet. Die Linearitit des Texts soll aufgebrochen werden zu Gunsten
einer im Prinzip unendlichen Zahl von gleichberechtigten und gleich-
zeitigen Lektiireméglichkeiten. George P. Landow (geb. 1942) hat in




diesem Zusammenhang die sog. ,Konvergenzthese* aufgestellt, die be-
sagt, dass im Computerzeitalter Theorie (und damit sind die poststruk-
turalistischen Theorien im Umkreis von Jacques Derrida und Roland

‘Barthes gemeint) und Technologie sich einander annahern, ja konver-

gieren. Tatsichlich erinnert das Hypertext-Modell stark an Roland Bart-
hes’ Vorstellung vom Text als Gewebe (vgl. Kap. VII.4). Allerdings ist zu
bedenken, dass die Freiheiten der Textverkniipfung im Internet keines-
falls unendlich sind; die Optienen, die man als user hat, sind durch die
Pfade vorgegeben, die andere angelegt haben. Vor dem Hintergrund
der Hypertextualititstheorie gab und gibt es im Internet zahlreiche Li-
Zteraturprojekte, die den souverinen Autor abgeschafft und statt dessen
die user des net zu gleichberechtigten Autoren und Autorinnen erho-
ben haben. D.h. es entstehen Texte im Netz, die an unterschiedlichen
Enden von verschiedenen Autorinnen und Autoren geschrieben wer-
den und die im Prinzip unendlich sind. Wie 4sthetisch befriedigend
solche Texte letztlich sind, ist eine andere Frage und wie so vieles Ge-
schmacksache... In jedem Fall aber verindern die fast permanente
und miihelose Vernetzung des modernen Menschen, die stindige Ver-
fiigbarkeit der sich rasant vermehrenden Wissensbestinde und die all-
tiglich gewordene Mensch/Maschine-Kommunikation, die den Com-
puter im McLuhar'schen Sinne zur Extension des Menschen macht,
die Bedingungen der Produktion und Rezeption von literarischen so-
wie nichtliterarischen Texten und stellen eine Herausforderung fiir die
kultur- und medienwissenschaftliche Analyse dar. 1

Weiterfithrende Literatur:

Bafler (Hg.): New Historicism.

Greenblatt: Grundziige einer Poetik der Kultur.
Kremer: Literaturwissenschaft als Medientheorie.
Paech: Literatur und Film.

Schuster: Theodor Fontane: , Effi Briest*.

A. Fragen und Aufgaben

1. Erliutern Sie die Unterschiede zwischen dem alten und dem
neuen Kulturbegriff.

2. Nennen Sie Argumente fiir eine kulturwissenschaftliche Offnung
der Literaturwissenschaft.

. Was bedeutet die Formel ,Kultur als Text'?

4. Wasistein ,Diskurs‘ und welche Ziele verfolgt die Diskursanalyse?

o

Arbeitsteil

Arbeitsteil

243




VIII
Text, Kultur, Medien

244

5. Arbeiten Sie das Naturverstindnis im Textbeispiel VIII, 1 heraus
und iiberlegen Sie, in welcher Hinsicht es fiir eine kulturwissen-
schaftliche Analyse aufschlussreich sein kénnte.

6. Beschreiben Sie das Verhiltnis von Fremdheit/Exotismus und Fi-
genem/Heimat im Textbeispiel VIII, 2.

7. Erldutern Sie den Begriff ,Intermedialitit’ und benennen Sie un-
terschiedliche Formen.

8. Beschreiben Sie die spezifische Intermedialitit des Emblems (vgl.
Textbeispiel VIII, 3).

9. Welche Unterschiede zwischen Malerei und Dichtung nennt Les-
sing in dem im Textbeispiel VIII, 4 wiedergegebenen Ausschnitt
aus seinem Laokoon?

10. Beschreiben und interpretieren Sie die Intermedialitit der Stills
{Szenenfotos) aus Fassbinders Fontane Effi Briest (VIII, ).

1. Suchen Sie ein Literaturprojekt im Internet auf und beschreiben
Sie die Unterschiede zu einem in Buchform vorliegenden literari-
schen Text.

B. Text- und Bildbeispiele

VIIL 1 Johann Wolfgang Goethe

Aus: Die Leiden des Jungen Werthers

Das volle, warme Gefiihl meines Herzens an der lebendigen Natur, das mich mit
so vieler Wonne iiberstromte, das rings umher die Welt mir zu einem Paradiese
schuf, wird mirjetzt zu einem unertriglichen Peiniger, zu einem quilenden Geist,
der mich auf allen Wegen verfolgt. Wenn ich sonst vom Felsen {iber den Fluf bis
zu jenen Hiigeln das fruchtbare Thal iiberschaute und alles um mich her keimen
und quellen sah; wenn ich jene Berge vom Fufe bis zum Gipfel, mit hohen dichten
Biumen bekleidet, jene Thiler in ihren mannichfaltigen Kriimmungen von den
lieblichsten Wildern beschattet sah, und der sanfte Fluf zwischen den lispelnden
Réhren dahin gleitete, und die lieben Wolken abspiegelte, die der sanfte Aben-
dwind am Himmel heriiber wiegte; wenn ich dann die Végel um mich den Wald
beleben hirte, und die Millionen Miickenschwirme im letzten rothen Strahle der
Sonne muthig tanzten, und ihr letzter zuckender Blick den summenden Kifer
aus seinem Grase befreyte; und das Schwirren und Weben um mich her mich auf
den Boden aufmerksam machte, und das Moos, das meinem harten Felsen seine
Nahrung abzwingt, und das Geniste das den diirren Sandhiigel hinunter wichst,
mir das innere, glithende heilige Leben der Natur erdffnete: wie fafte ich das al-
les in mein warmes Herz, fithlte mich in der iiberflieRenden Fiille wie vergéttert,
und die herrlichen Gestalten der unendlichen Welt bewegten sich allbelebend in
meiner Seele.

(In: Die Leiden des jungen Werthers, 2. Fassung von 1787, S. 105/107)



VIII, 2 Theodor Fontane
Aus: Effi Briest

»Aber das ist ja entziickend, Geert. Du sprichst immer von Nest, und
nun finde ich, wenn du nicht iibertrieben hast, eine ganz neue Welt hier. Allerlei
Exotisches. Nicht wahr, so was Ahnliches meintest du doch?“

Er nickte.

,Eine ganz neue Welt, sag’ ich, vielleicht einen Neger oder einen Tiirken
oder vielleicht sogar einen Chinesgen.“

»Auch einen Chinesen. Wie gut du raten kannst. Es ist méglich, dafs
wir wirklich noch einen haben, aber jedenfalls haben wir einen gehabt; jetzt ist
er tot und auf einem kleinen eingegitterten Stiick Erde begraben, dicht neben
dem Kirchhof. Wenn du nicht furchtsam bist, will ich dir bei Gelegenheit mal
sein Grab zeigen; es liegt zwischen den Diinen, blof Strandhafer drum rum und
dann und wann ein paar Immortellen, und immer hért man das Meer. Es ist sehr
schon und sehr schauerlich.“

,Ja, schauerlich, und ich méchte wohl mehr davon wissen. Aber doch
lieber nicht, ich habe dann immer gleich Visionen und Traume und méchte doch
nicht, wenn ich diese Nacht hoffentlich gut schlafe, gleich einen Chinesen an
mein Bett treten sehen.”

,Das wird er auch nicht.“

,Das wird er auch nicht. Hére, das klingt ja sonderbar, als ob es doch
moglich wire. Du willst mir Kessin interessant machen, aber du gehst darin ein
biflchen weit. Und solche fremde Leute habt ihr viele in Kessin?“

»Sehr viele. Die ganze Stadt besteht aus solchen Fremden, aus Men-
schen, deren Eltern oder GroReltern noch ganz woanders saflen.”

»Hochst merkwiirdig. Bitte, sage mir mehr davon. Aber nicht wieder
was Gruseliges. Ein Chinese, find’ ich, hat immer was Gruseliges.”

,Ja, das hater, lachte Geert. ,Aber der Rest ist, Gott sei Dank, von ganz
anderer Art, lauter manierliche Leute [...].“

(In: Effi Briest, S. 45f.)

VIIL 3 Emblem

Amputat. Sic putres ramos, non utile lignum;
lorum vitio ne integra pars percat.

Rescindenda mali est quaevis occasio: ne fors

Invaleant longa, crimina foeda, mora.

Béses bringt Boses hervor (Noxam noxa parit)

Arbeitsteil

245




VIIIL
Text, Kultur, Medien

246

Ein fauler Ast den frischn verderbt /
Boses vom bésen wird geerbt.
Drumb man das bése zeitlich soll
Abschneiden/eh es wurtzelt wol.
Damit den fromn an Gut vad Ehr/
Die bosen bringen kein beschwehr.

(In: Henkel/Schéne (Hgg.): Emblemata, S. 164)

VIII, 4 Gotthold Ephraim Lessing

Aus: Laokoon

Wenn es wahr ist, dal die Malerei zu ihren Nachahmungen ganz andere Mittel,
oder Zeichen gebrauchet, als die Poesie; jene nemlich Figuren und Farben in
dem Raume, diese aber artikulierte Téne in der Zeit; wenn unstreitig die Zeichen
ein bequemes Verhiltnis zu dem Bezeichneten haben miissen: So kénnen neben
einander geordnete Zeichen, auch nur Gegenstinde, die neben einander, oder
deren Teile neben einander existieren, auf einander folgende Zeichen aber, auch
nur Gegenstinde ausdriicken, die auf einander, oder deren Teile auf einander
folgen.

Gegenstinde, die neben einander oder deren Teile neben einander exi-
stieren, heiflen Kérper. Folglich sind Kérper mit ihren sichtbaren Eigenschaften,
die eigentlichen Gegenstinde der Malerei.

Gegenstinde, die auf einander, oder deren Teile auf einander folgen,
heiffen tiberhaupt Handlungen. Folglich sind Handlungen der eigentliche Ge-
genstand der Poesie.

Doch alle Kérper existieren nicht allein in dem Raume, sondern auch
in der Zeit. Sie dauern fort, und kénnen in jedem Augenblicke ihrer Dauer anders
erscheinen, und in anderer Verbindungen stehen. Jede dieser augenblicklichen
Erscheinungen und Verbindungen ist die Wirkung einer vorhergehenden, und
kann die Ursache einer folgenden, und sonach gleichsam das Centrum einer
Handlung sein. Folglich kann die Malerei auch Handlungen nachahmen, aber
nur andeutungsweise durch Kérper.

Auf der andern Seite kénnen Handlungen nicht fiir sich selbst beste-
hen, sondern miissen gewissen Wesen anhingen. In so fern nun diese Wesen
Kérper sind, oder als Korper betrachtet werden, schildert die Poesie auch Korper,
aber nur andeutungsweise durch Handlungen.

(In: Werke und Briefe in 12 Bdn., Bd.'s/2, S. 116f)



‘ VIIL, 5 Szenenfotos aus Fassbinders Fontane Effi Briest” Arbeitsteil
|
i

Freiticy, cin Mann w feiner Sicllung
muf} falt foin, Woran {cheiterr man
pennt fm Leben dbevhaupt?

Spuner nur an der Wavme.

Rainer Werner
Fassbinder: Fontane

Effi Briest (1974)

247




