
7 

 

I. Systemtheorie und Literatur 

 

1. Umrisse der Systemtheorie 

 

Die Systemtheorie entstand in den 80er Jahren als eine neue Richtung der 

Soziologie. Ihr Hauptvertreter bzw. ihr Begründer ist Niklas Luhmann. 

Seine Grundannahme, die Welt besteht aus Systemen, von denen aus alle 

Beobachtung der Welt auszugehen hat, stammt aus den 

Naturwissenschaften. Diese Sichtweise markiert den Wechsel von einer 

transzendentaltheoretischen Position hin zu einer empirischen 

Epistemologie. Gesucht wird nicht das Erkennen der Wahrheit, sondern die 

Beobachtungsperspektive in ihrer zirkulären Polyversität.1 

Luhmanns Systemtheorie postuliert eine Sichtweise, in der das, was man 

Welt nennt als Bezeichnung für alles, was es gibt, durch die 

Unterscheidung System und Umwelt in den Begriff zu bekommen gilt. 

Diese Sichtweise basiert auf einer Sprengung des anthropozentrischen 

Begreifens des anthropologischen Rahmens. 

Die Aufgabe der Systemtheorie ist, manifeste und latente Phänomene der 

Gesellschaft in ihrer Einheit aufzuhellen. Zentrum dieser Einheit ist das 

System und die Erkenntnis, dass die Welt vielfältig zu interpretieren ist. Die 

Systemtheorie basiert vielmehr auf dem Postulat einer Vielfalt von 

Interpretationsmöglichkeiten der Welt.  

So betrachtet geht es um eine Überbietungstheorie, die die 

Lebensäußerungen als Sinnkonzeptionen interpretiert, wobei der Begriff 

der Funktion als Direktive zur Reduktion der Weltkomplexität dient. Die 

                                                
1 Es gilt, „dass die Realität auch unabhängig von Erkenntnis zirkulär strukturiert ist.“ Luhmann, 

Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, 

S.648. 



8 

 

Funktion macht die Bildung von Systemen erst möglich bzw. dass in der 

chaotischen Welt eine Ordnung reflexiv wahrscheinlich wird.2 Das, was 

Priorität hat, ist nicht Absolutheit, sondern Relativierung jeder 

Weltanschauung: „Zu wissen, wo es lang geht, zu wissen was der Fall ist, 

und damit die Ansicht verbinden, man und andere müssten dann folgen 

oder zuhören oder Autorität akzeptieren, das ist eine veraltete Mentalität, 

die in unserer Gesellschaft einfach nicht mehr adäquat ist.“3  

Trotzdem versucht die Systemtheorie diese Interpretationsmöglichkeiten 

umfassend zu beschreiben. Die Vielseitigkeit der 

Interpretationsmöglichkeiten der Gesellschaft bleibt aber nicht zersplittert, 

sondern tendiert immer zu einer umfassenden bzw. einheitlichen 

Betrachtung. Es geht also um eine universale Wissenschaft, die kognitiven 

und nicht schlechthin deskriptiven Charakter hat.  

Nach dem Gesagten lässt sich Systemtheorie als Universalitätstheorie 

bezeichnen, die sich als offene und meta-ontologische Prozedur versteht; 

als eine wissenschaftliche Methode, die sich auf alle Funktionssysteme der 

Gesellschaft anwenden lässt. Halten wir also fest: Systemtheorie strebt 

nach Universalität4, und nicht nach Totalitätsaussagen. Als solche 

übernimmt sie weder einen festen, noch einen - mit einer Wendung von 

Luhmann - extramundanen Standpunkt, sondern bewegt sich in einem 

                                                
2 Sowohl eine nicht-Aristotelische-Logik (G. Günthers), als auch ein polykontexturaler 

Weltbegriff (Kybernetik) oder auch ein Formen- bzw. Indikatorkalkül (G. Spencer Brown) 

plädieren dafür, „Formen zu identifizieren, die auch im Chaotischen noch eine Ordnung 

erkennen lassen.“ Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 
S.9. 
3 Niklas, Luhmann: Soziologische Aufklärung. Bd. 4, Opladen: Westdeutscher Verlag 1987, 

S.29. 
4 Vgl. dazu Luhmanns Definition der Systemtheorie. Ihre Aufgabe ist nicht die „[...] 

Widerspiegelung der kompletten Realität des Gegenstandes. Auch nicht: Ausschöpfung aller 

Möglichkeiten der Erkenntnis des Gegenstandes. Daher auch nicht: Ausschließlichkeit des 
Wahrheitsanspruchs im Verhältnis zu anderen konkurrierenden Theorienunternehmungen. Wohl 

aber: Universalität der Gegenstandserfassung in dem Sinne, dass sie als soziologische Theorie 

alles Soziale behandelt und nicht nur Ausschnitte [...]“. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.9. 



9 

 

polykontextuellen und anti-teleologischen Argumentationsfeld.  Sie 

definiert Teile der Gesellschaft wie Kunst, Politik usw. und Begriffe wie 

Zeit, Sinn, Kontingenz, Differenz mit Bezug aufeinander. Luhmanns 

begriffliche Architektur dient zur Erklärung (nicht mehr zur Begründung) 

der Gesellschaftlichkeit des Menschen.  

Die Definition der Gesellschaft geschieht im Rahmen der Systemtheorie in 

der Form von Theorie bzw. von Begriffen aufgrund der Maxime der 

Differenzierung. Um Luhmann zu zitieren: „Begriffe formieren den 

Realitätskontakt der Wissenschaft (und das heißt wie immer so auch hier: 

eingeschlossen den Kontakt mit ihrer eigenen Realität) als 

Differenzerfahrung.“5 Es gibt nämlich einen direkten Bezug des 

Begrifflichen auf die Immanenz der erfahrbaren Realität. Die vielfältigen 

Erfahrungen der Realität haben jeweils verschiedene Referenzpunkte. Das 

hat als Folge eine Vielfalt von azentrischen Konzepten, von azentrischen 

Kontexten in der Gesellschaft. Diese werden wie ein Paradigmawechsel 

durch die Mittel der Ausdifferenzierung und der Abstraktion bzw. 

Verallgemeinerung bearbeitet. Die Ausdifferenzierung führt zur Identität 

des zu analysierenden Systems und die Abstraktion zur Gewinnung dessen 

Struktur. Konsequenz der differenzierten Zentralisierung ist, dass die 

Arché, die Einheit nicht der Ausgangspunkt der Soziologie sein kann, 

sondern die Differenz. Begleitende Erscheinungen der Differenz sind die 

Variationen der Gesellschaft, die Beziehung zwischen Zufall und 

Notwendigkeit, die Übergänge von Ordnung zur Unordnung und 

umgekehrt.  

                                                
5 Ebd., S.13. 

 



10 

 

Die Systemtheorie erweist sich als ein sozialtechnologisches Verfahren, das 

die Herrschaft der Vernunft6 und der Kausalität als einzige 

Erkenntnismöglichkeit aufhebt. Ihr Gegenstand ist das zweckmäßige 

Erfassen von verwickelten gesellschaftlichen Vorgängen, von 

gesellschaftlichen Einzellfällen, die ihre jeweilige 

Beobachtungsperspektive diktiert. Es geht dementsprechend um eine 

polyzentrische und polykontexturale Theorie, die den archimedischen 

Punkt als unmöglich erklärt. 

Das hat als Folge die Substituierung des Subjekts durch das System. 

Zugang zur Realität hat alles, was ein System bildet. Jedes System ist eine 

Beobachtungsperspektive der Welt in der Welt. Diese 

Beobachtungsperspektiven sind in der Gesellschaft nicht hierarchisch 

strukturiert, sondern bilden eine azentrisch konzipierte Welt, die man mit 

den Augen des Systems beobachtet. 

Wenn das System seine Funktion in der Welt reflektiert und diese operiert, 

ist es für sich selbst das Zentrum der Welt. So ist das System in dem 

wissenschaftlichen Ansatz Luhmanns das Zentrum seiner Theorie. 

Klassische Begriffe wie Subjekt, Geist, Natur, Gott, Geschichte usw. sind 

einfach die Umwelt des Systems. 

In diesem Sinne ist Kunst bzw. Literatur ein soziales Symbol, ein System 

und zwar ein ausdifferenziertes Teilsystem der Gesellschaft. Luhmann setzt 

die Literatur mit den historischen Veränderungen des Gesellschaftssystems 

in Beziehung. Das bedeutet einerseits, dass Kunst an der semantischen 

Evolution7 der Gesellschaft teilnimmt und andererseits, dass Kunst 

                                                
6 „Vernunft wird dann zum Symbol für die Selbstreferentialität des Systems“, wird zum „Zitat, 

das verdeckt, dass man nicht weiter weiß.“ Luhmann, Niklas: Das Recht der Gesellschaft, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S.532f. 
7 Evolution ist nicht mit Fortschritt zu verwechseln, denn bei Luhmann ist Fortschritt als Begriff 

ein Illusionsbegriff der modernen Gesellschaft. 



11 

 

Kommunikation erzeugt. Historisch gesehen lässt sich die moderne 

Gesellschaft - nach der Systemtheorie - als hochdifferenziert bezeichnen, 

wobei wegen der Multiperspektivität von sozialen Diskursen die 

hierarchische Differenzierung durch eine funktionale ersetzt wird. Anders 

gesagt: In dieser pluriversen Gesellschaft gibt es eine veränderte 

funktionale Semantik. Dazu gehört auch die Literatur der Moderne, die 

eine experimentelle Erfindungsliteratur ist. Sie entsteht als Differenz zur 

vormodernen Literatur und markiert somit ihre Historizität.8  

Unter diesen theoretischen Vorzeichen markiert die Systemtheorie den 

endgültigen Abschied von der alteuropäischen Semantik. Luhmann sieht 

den Ursprung aller Beobachtung der Welt in der Differenz, also nicht in der 

Einheit. Statt über Weltrationalitätskontinuum spricht er über 

diskontinuierliche Systemrationalität.9 Das impliziert für die Kunst die 

Abschaffung einer Funktion als Imitation oder als Repräsentation der 

Welt.10  

Die Systemtheorie erweist sich dabei - in ihrer Funktionsorientierung - als 

besonders geeignet für die Romane der Moderne. Die Moderne ist eine 

Kultur der Differenz. In den Worten Bernhard Giesens: „eine Vielzahl 

gleichermaßen ‘möglicher’ Interpretationen der Welt ist vorhanden, und 

kein unbestreitbares Fundament, kein allem übergeordneter Bezugspunkt 

                                                
8 Die Historizität äußert sich als stilistische Abweichung von vorherigen Mustern und als 

Einsatz von neuen Sprachmitteln. So integriert z.B. Musil den Essay in seine literarischen Texte 

als neue Erzähltechnik. Vgl. dazu: Musil, Robert: Tagebücher, hg. von Adolf Frisé, Bd. 1, 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S.585.   
9 Unter Systemrationalität verstehen wir die ablaufende Selbstreferenz bzw. Autopoiesis eines 

Systems mit Hilfe seiner eigenen Operationen.  
10 In den segmentären Gesellschaften hat Kunst die Form des Rituals; in stratifikatorischen 
Gesellschaften hat Kunst eine eigene Identität, doch sie ist ein Symbol, das fremdreferentielle 

Bezüge repräsentiert wie Religion. Fremdreferentielle Elemente überwiegen nicht mehr für das 

System der Kunst in der modernen Gesellschaft. Sie erfindet ihre eigene Funktion und stellt sich 
auf eine sich selbst „überholende Innovation“ ein. Müller, Harro: Systemtheorie und 

Literaturwissenschaft, in: Bogdal, Klaus-Michael (Hg.): Neue Literaturtheorien. Eine 

Einführung, Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, S.201-217, hier S.210.  



12 

 

steht zur Verfügung, um über sie zu entscheiden.“11 Dass die Systemtheorie 

mit dem Verfahren der Literaturwissenschaft völlig kompatibel ist, 

beweisen zahlreiche Forschungsarbeiten.12 

Der entscheidende theoretische Ansatzpunkt der Theorieanlage Luhmanns, 

der sich von allen ontologisch orientierten unterscheidet, ist: Statt von 

Einheit geht die Theorie von Differenz aus und zwar von der Differenz  

System/Umwelt aus. Die Systemtheorie interessiert sich für die eine Seite 

der System/Umwelt Differenz. Sie fokussiert sich auf die systemspezifische 

Bedingungen, die Strukturen, die Ordnungen und die Komplexität des 

Werks, indem sie das Außen des Werks als einfach „alles anderes“13 

definiert. Die Reflexionsfiguren, mit denen man im Rahmen der 

Systemtheorie ein literarisches Werk versteht, sind: die Differenz von 

System und Umwelt, die Selbstreferenz, die Konstruktion und die 

Perspektive, die Kontingenz und die Frage der Selbstreproduktion. 

Die folgende Arbeit versucht, die Systemtheorie Niklas Luhmanns für die 

Analyse eines modernen Romans - und zwar für die Interpretation des 

Romans von Robert Musil Der Mann ohne Eigenschaften - fruchtbar zu 

machen. Musils Werk enthält eine Vielfalt von 

Interpretationsmöglichkeiten der Welt als Ganzheit. Es geht um ein Werk 

                                                
11 Giesen, Bernhard. Die Entdinglichung des Sozialen. Eine evolutionstheoretische Perspektive 

auf die Postmoderne. Frankfurt.M.: Suhrkamp 1991, S.118. 
12 Siehe dazu u.a.: Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Systemtheorie und Hermeneutik, 

Tübingen, Basel: Francke 1999. Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Kommunikation und 

Differenz: Systemtheoretische Ansätze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen: 

Westdeutscher Verlag 1993. Fohrmann, Jürgen/Müller, Harro (Hg.): Systemtheorie der 
Literatur, München: Fink 1996. Jahraus, Oliver/Scheffer, Bernd (Hg.): Interpretation, 

Beobachtung, Kommunikation : Avancierte Literatur und Kunst im Rahmen von 

Konstruktivismus, Dekonstruktivismus und Systemtheorie, unter Mitarbeit von Nina Ort, 
Tübingen: Niemeyer 1999. Moser, Sibylle: Komplexe Konstruktionen: Systemtheorie, 

Konstruktivismus und empirische Literaturwissenschaft , mit einem Vorw. von Siegfried J. 

Schmidt, Wiesbaden : DUV, Dt. Univ.-Verl. 2001.  Schmidt, Siegfried J. (Hg.): 
Literaturwissenschaft und Systemtheorie : Positionen, Kontroversen, Perspektiven, Opladen : 

Westdeutscher Verlag 1993.  
13 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.249. 



13 

 

voll von Fremdreferenzpunkten (philosophische, psychologische und 

soziologische Betrachtungen) und von Selbstreferenzen (sowohl 

ästhetische Erlebnisse als auch die Selbstthematisierungen der Kunst). Das 

Werk imponiert Konstruktionen der Umwelt aus der sozialen Umwelt der 

Zeit um 1900, um sie ins Werk zu transformieren. Das 

dichtungstheoretische Werk Musils ist operativ konstruktivistisch im 

weiten Sinne als Medium bzw. als Funktionssystem der Gesellschaft zu 

verstehen und im engeren Sinne als literarische bzw. sprachliche Form von 

Geschichten und Kommunikationen. 

 

 

2. Das literarische Werk  als Differenz von System und Umwelt 

 

Die Systemtheorie geht - wie schon bemerkt - nicht mehr aus von einer 

Identität von Identität und Differenz, wie es noch in der Metaphysik galt, 

sondern von der Differenz von Identität und Differenz: „die Differenz ist 

die Identität als universelle Abwesenheit von Identität und Differenz.“14  

Im Rahmen der Systemtheorie betrachten wir das literarische Werk15 als 

Differenz, nämlich als die Differenz zwischen System und Umwelt. Das 

Werk als System existiert dank der Umwelt sei es geschichtliche 

Ereignisse, soziale Diskurse, Erlebnisse des Autors usw. oder andere 

                                                
14 Ternes, Bernd: Invasive Introspektion. Fragen an Niklas Luhmanns Systemtheorie, München: 

Wilhelm Fink 1999, S.104. 
15 Der Begriff des Werks erscheint dem Begriff des Systems näher zu kommen als der Begriff 
des Textes: „ […]; der Werkbegriff evoziert die Idee eines organischen Zusammenhangs, bei 

dem gilt, dass das Ganze mehr als die Summe seiner Teile, während der Textbegriff das Ganze 

lediglich als strukturelles Zusammenspiel der Teile betrachtet.“ Jahraus, , Oliver:  
Literaturtheorie. Theoretische   und   methodische Grundlagen der Literaturwissenschaft, 

Tübingen/Basel: A. Francke Verlag 2004 S.113. Siehe auch Roman Jakobson, der den Text 

„nicht als eine mechanische Ansammlung, sondern als eine strukturierte Einheit behandelt, und 
eine fundamentale Aufgabe ist es, die dem System inhärenten statischen und dynamischen 

Gesetze zu finden.“ Hier  zit. in: Schutte, Jürgen: Einführung in die Literaturinterpretation, 

Stuttgart: J. B. Metzler Verlag 1997, S.97.  



14 

 

literarische bzw. nicht literarische Werke.16 In diese Umwelt kann das 

literarische Werk nicht eingreifen, da kann es nichts anfangen. Dafür aber 

hat besonders Musils Roman die Form der Kritik.17 Es geht um eine Kritik 

in der Position des Beobachters, also in der Position der Grenze. Der 

Roman ist eine Markierung der Differenz der oben genannten Differenz, 

indem er auf der einen Seite operieren kann. Somit wird er Beobachter der 

Umwelt, in der Form einer marginalen Kritik, die sich an der Grenze 

aufhält, er bezeichnet und unterscheidet sich selbst von seiner Umwelt, 

denn das geschieht auf der einen Seite der Unterscheidung, nämlich auf der 

Seite der literarischen Sprache. Das ist nach Luhmann die operative 

Geschlossenheit jedes Systems, die bedeutet, dass kein System außerhalb 

seiner selbst operieren kann, und dass die Relativität seiner Perspektive 

unhintergehbar ist. Jedes System erarbeitet die interne Beschreibung seiner 

selbst, die sich rekursiv auf ihre jeweiligen Zustände bezieht. 

Die andere Seite der Differenz System/Umwelt bleibt unmarkiert 

(unmarked state), aber sie ist immer mit-repräsentiert. Sie ist der Ursprung 

der Selektion jeder nächsten sprachlichen Operation. Sie ist das andere der 

bestehenden Welt, all das, was durch das geschriebene Werk 

ausgeschlossen wird und doch als Möglichkeit fortexistiert. Die Umwelt 

bzw. die Referenz des Systems auf die Umwelt ist somit eine konstitutive 

Notwendigkeit für die Identität des Systems: „Vielmehr ist das 

Umweltverhältnis konstitutiv für Systembildung. Es hat nicht nur 

‘akzidentelle’ Bedeutung, gemessen am ‘Wesen’ des Systems. Auch ist die 

                                                
16 Anders das System Hegels: „Hegels System erscheint als ein System ohne Außen: es gibt 

nichts, was im System seinen Ort nicht fände und zur vollen Transparenz gebracht werden 
könnte.“ Plumpe, Gerhard: Ästhetische Kommunikation der Moderne, Bd. 1, Opladen: 

Westdeutscher Verlag 1993, S.257. 
17 Kritik impliziert immer schon einerseits die Kommunikationsfunktion des Textes und 
andererseits die Selbstreflexion des Werkes. Kritik ist die Äußerung einer reflektierten 

Stellungnahme, die als Mitteilung über die ästhetische Erfahrung in kommunikativer Absicht 

erfolgt. Darauf kommen wir zurück. 



15 

 

Umwelt nicht nur für die ‘Erhaltung‘ des Systems, für Nachschub von 

Energie und Information bedeutsam.“18 Die Welt ist eine unendliche 

Potentialität von Überraschungen, aus denen die Responsibilität des 

Werkes entsteht. Ein beobachtendes System reproduziert sich „im Medium 

seiner Unterbrechungen“19, d.h. in der Störung von Selbst- und 

Fremdreferenz. Eben diese Störung ist die Kognition des beobachtenden 

Systems, auf der das System das, was noch möglich ist, aufbauen kann. 

Charakteristisch schreibt Luhmann: „Wir erkennen die Realität, weil wir 

aus ihr ausgesperrt sind - wie aus dem Paradies.“20 

Die Differenz von System und Umwelt ist nicht eine Lücke, sondern eine 

Spur der historischen Epoche in einer Verflechtung von Welten, die in 

Zeichen bzw. Bedeutungen situiert werden. Damit wird „die 

Gleichzeitigkeit (Simultanpräsenz) der Welt“21 im Werk gewährleistet. Im 

Musilschen Roman erkennt man verschiedene Ereignisse der Zeit um 1900, 

die in einer narrativ-theoretischen Form gebündelt sind. Diese Ereignisse 

lassen sich in der Unterscheidung und der Bezeichnung erscheinen, d.h. es 

geht um ein Abstraktionskonzept, das die Unterbrechung von 

Weltkontinuität impliziert.  

Als System operiert das Werk doppelt: Es beobachtet die Umwelt, indem 

es auf sie referiert (Fremdreferenz) und beobachtet simultan sich selbst, 

indem es auf die sprachlichen Möglichkeiten referiert (Sebstreferenz). 

Selbstreferenz und Fremdreferenz sind die doppelt markierte Metapher des 

Werkes, welche dessen kohärente Systemizität ausmacht. Aus der 

                                                
18 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd. 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, 

S.242f.  
19 Baecker, Dirk: Wozu Systeme?, Berlin: Kulturverlag Kadmos 2002, S.49. Sicherlich ist das 

die Formulierung Heinz von Foersters „Ordnung durch Störung“. Hier zit. nach Baecker, Dirk: 

Ebd.,  S.49.  
20 Gripp-Hagelstange, Helga: Niklas Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einführung, 

München: Wilhelm Fink 1995, S.39. 
21 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S.63. 



16 

 

Konstellation der Selbst- und der Fremdreferenz folgt, dass das Werk offen 

auf seine Umwelt ist, aber operativ geschlossen in der literarischen 

Sprache. Das System ist Selbstkonstitution und gleichzeitige Anpassung an 

die Umwelt. Das lässt sich sehr leicht in den Roman Musils übertragen, wo 

die Polyvalenz von Perspektiven in die Polyvalenz der funktionalen 

Gesellschaft eingepasst ist. Die operative Geschlossenheit macht die 

Identität des Romans aus, in welcher aber eben die Differenz 

System/Umwelt intern als re-entry22 Figur bearbeitet wird. Diese re-entry 

Figur wird durch das Erzählgeschehen und die Figuren des Textes 

verkörpert und damit wird die Fremdreferenz durch das Konzept der 

Selbstreferenz kontinuiert. Das erhöht die Komplexität des Romans, und 

macht ihn zu einem „Zitatenreich“23, zu einem permanenten Aufweis der 

Differenz von Selbst- und Fremdreferenz als eine erkenntnisleitende 

Operation. 

Die Umwelt andererseits ist ein Vorrat, der aber nicht so hoch geordnet ist 

wie das System. Sie ist rein beliebig und unfest geordnet und deswegen 

komplexer als jedes einzelne System. Jedes System  ermöglicht für sich 

selbst - weil das notwendig für seine Selbsterhaltung ist - 

Umweltbeziehungen, was impliziert, dass die Umwelt nicht als vorexistent 

zu gelten ist. Wegen der absenten Ordnung und der immer und in jedem 

Fall höheren Komplexität der Umwelt gibt es keine eins-zu-eins 

Entsprechung zwischen System und Umwelt, denn der Selbstreferenz und 

der Fremdreferenz des Systems entspricht eine Leerstelle. Das System aber 

                                                
22 Der Begriff stammt aus dem so genannten Formenkalkül von George Spencer Brown. Seine 

mathematische Theorie bezeichnet den Wiedereintritt einer Unterscheidung in das durch sie 
Unterschiedene, d.h. die Wiederverwendung einer Unterscheidung innerhalb einer 

Unterscheidung. Nach Spencer Brown ist die Form der Unterscheidung der Raum, den eine 

Unterscheidung in eine markierte Innenseite und in eine unmarkierte Außenseite teilt. Ohne zu 
unterscheiden, ohne eine Grenze zu ziehen ist es unmöglich etwas zu bezeichnen.  
23 Musil, Robert: Gesammelte Werke in neun Bänden, hg. von Adolf Frisé, Bd. 8, Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt 1978, S.1206. Das erinnert uns sicher an die Theorie der Intertextualität. 



17 

 

reagiert auf die Umweltereignisse „und sei es nur: auf ‘die’ jeweils eigene 

Vorstellung ‘der’ Umwelt.“24 Das, was also das System von seiner Umwelt 

aufnimmt, ist ein Widerhall, ein Echo von Informationen. Das System 

reproduziert sich operativ durch Differenzen und die Umwelt reproduziert 

sich als Störung für das System, die aber seine Struktur bestimmt. 

Auf dieser Grundlage bedeutet System die Disposition der Metapher des 

Rauschens in der Umwelt in reduzierte und geordnete In-Formation. So ist 

der Umweltkontakt des Systems Zufall, ohne den es keine 

Realitätswahrnehmung gibt: „Die Umwelt wirkt, vom System her gesehen, 

zufällig auf das System ein; aber genau diese Zufälligkeit sei für die 

Emergenz von Ordnung unentbehrlich, [...].“25 Im Augenblick des Zufalls26 

äußert sich die Kohärenz von System und Umwelt, aber auch die Dynamik 

des Systems, fremde Ereignisse in seinem Innern zu bearbeiten. Deshalb 

gibt es immer ein Komplexitätsgefälle in der Differenz zwischen System 

und Umwelt, was bezeugt, dass die Beziehungen der beiden notwendig 

asymmetrisch sind. Aus diesem Grund kann der Kontakt des Systems mit 

seiner Umwelt nicht kausalbedingt sein. In der überwältigenden 

Komplexität der Umwelt ist jedes System ein Versuch, sich in der Welt 

durchzusetzen. Zum Zweck einer System-Herrschaft in der Umwelt steht 

dem System nur ein Mittel zur Verfügung und das ist der Weg der 

Komplexitätsreduktion der umgebenden Welt. Das Mittel für die 

Bewältigung des Komplexitätsgefälles zwischen System und Umwelt ist 

die Generalisierung, d.h. Umweltereignisse oder Umweltzustände werden 

                                                
24 Luhmann, Niklas: Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf 
ökologische Gefährdungen einstellen?, 2. Aufl., Westdeutscher Verlag: Opladen, 1988, S.47. 
25 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd. 1, S.65. 
26 Das Konzept der Zufälligkeit schließt den Gedanken der Absolutheit aus, wie das bei Hegels 
System der Fall ist: „Hegels System ist absolut, weil es als Umwelt die Nichtigkeit des 

Kontingenten kennt. […] Sie ist das Absolute im Medium abstrakten Denkens.“ Plumpe, 

Gerhard: Ästhetische Kommunikation der Moderne, S.257. 



18 

 

systemintern global erfasst. Die Fremdreferenz wird im System erarbeitet. 

Die Generalisierung aber strebt nicht nach der Identität der Umwelt, 

sondern nach der Identität des Systems. Halten wir also fest: Einerseits 

behauptet sich das System innen durch seine eigenen Operationen und 

andererseits versichert es seine Erhaltung in der Umwelt, also außen, durch 

seine Abgrenzung von ihr. Denn wo es Herrschaftsintentionen gibt, gibt es 

auch Grenzziehungen. Eben durch die Andersheit von der Umwelt gewinnt 

das System seine Umwelt. Das System selbst zieht eine Grenze zwischen 

seinen Elementen und den Reizen der Umwelt, zwischen dem Eigenen und 

dem Fremden, dem also, was zu ihm und was nicht zu ihm gehört. 

 

Somit ist auch die Einheit der Umwelt durch das System konstituiert. ‘Die’ Umwelt ist nur ein 

Negativkorrelat des Systems. Sie ist keine operationsfähige Einheit, sie kann das System nicht 

wahrnehmen, nicht behandeln, nicht beeinflussen. [...], dass durch Bezug auf und 
Unbestimmtlassen von Umwelt das System sich selbst totalisiert. Die Umwelt ist einfach ‘alles 

andere’.27 

 

Die systeminterne Reflexion auf die Einheit der Differenz von System und 

Umwelt ist das Rationalitätspotential des Werkes. Mit anderen Worten: 

Das Werk thematisiert diese Differenz, indem es Rückwirkungen der 

Umwelt auf sich selbst reflektiert: „Die Differenz ist nicht nur 

Trennungsinstrument, sondern auch und vor allem Reflexionsinstrument 

des Systems.“28 Reflexion ist, wenn das System die Differenz 

System/Umwelt beobachtet. Man kann hier folgende Passage aus dem 

Roman vergleichen: 

 

                                                
27 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.249 
28 Luhmann, Niklas: Ökologische Kommunikation, S.24. Diese These erinnert uns an Goethe: 
„Man weicht der Welt nicht sicherer aus als durch die Kunst, und man verknüpft sich nicht 

sicherer mit ihr als durch die Kunst.“ Johann Wolfgang Goethe: Wahlverwandtschaften, 

Frankfurt a.M: Insel Ausgabe, 1972, S.157. 



19 

 

Unzählige Auffassungen, Meinungen, ordnende Gedanken aller Zonen und Zeiten, aller Formen 

gesunder und kranker, wacher und träumender Hirne durchziehen ihn (den „fast stündlich 

wachsenden Leib von Tatsachen und Entdeckungen“) zwar wie Tausende kleiner empfindlicher 
Nervenstränge, aber der Strahlpunkt, wo sie sich vereinen, fehlt.29 

 

Das bezeugt die Polyphonie der Epoche, die im Roman als re-entry Figur 

erscheint. Anders gewendet: Es geht um eine strukturelle Kopplung 

zwischen System und Umwelt. Und es ist eben der gesellschaftliche 

Pluralismus, der die Epik des Werks bewirkt hat. Werkstruktur und 

gesellschaftliche Struktur stehen in Kopplung, was nicht bedeutet, dass der 

Roman eine Widerspiegelung gesellschaftlicher Prozesse oder Ideologien 

ist, aber auch nicht als Zeichenkombinationen aufgefasst werden kann. Der 

Roman ist ein autonomes Werk in  reflexiv-strukturierter Form. 

 

 

3. Das Werk  als autopoietisches30 System 

 

Nach den bisherigen Deutungen ist das Werk kein statisches Gebilde, denn 

es besteht aus sprachlichen Elementen, die per permanentum auftauchen 

und zerfallen.31 Jedes neue Element bedeutet eine kohärente Verformung 

der vorherigen Elemente. Das Erscheinen und sofortige Zerfallen der 

Elemente, nämlich ihre Varianz macht sie zu Ereignissen. Diese Tatsache 

                                                
29 Musil, Robert: Gesammelte Werke, Bd. 5, S.1937. 
30 Das Kunstwort Autopoiesis (griechisch autos: selbst und poiein: machen) wurde von dem 
chilenischen Biologen und Neurophysiologen Humberto Maturana kreiert, um das Prinzip 

lebender Systeme zu bezeichnen. Luhmann adaptierte das Konzept, um es generalisiert auf 

psychische und soziale Systeme zu transferieren. „Es geht keineswegs um Authypostasis. […] 
Vielmehr geht es nur darum, dass die Einheit des Systems und mit ihr alle Elemente, aus denen 

das System besteht, durch das System selbst produziert werden.“ Luhmann, Niklas: Die 

Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S.30.  
31 Autopoiesis ist der Gegenbegriff der Destruktion, der Auflösung. Das Werk ist eine 

Annihilation in dem Sinne, dass Unmögliches und Kontingentes so eingebaut sind, dass es eine 

Weltordnung entsteht. 



20 

 

gestattet uns den Begriff der Zeit in die Textgegenwart einzuführen32, oder 

umgekehrt: weil die Ereignisse des Werkes zerfallen, ist die Zeit in das 

Werk schon eingebettet33. So ist das Erzählgeschehen, eine basale 

Selbstreferenz, ein Sich-Ereignen, denn dass etwas vergeht, impliziert, dass 

etwas geschehen ist. Die Erzählzeit ist die autopoietische Zeit der Grenze 

durch die Aktualität des Wechsels von Ereignissen. Peter Fuchs definiert 

wie folgt das Ereignis: „Ein Ereignis ist sozusagen zugleich constituens 

und constitutum: Es wird durch einen autopoietischen 

Ereigniszusammenhang ermöglicht, und es ermöglicht die Fortsetzung des 

Geschehens.“34 Die Zeit ist die Struktur, in der Wort und Bild als 

Zeichenelemente in Form, nämlich im Zeitkontinuum des Werkes 

verbunden werden. Die Autopoiesis des Werkes ist die Zeit, in der ein 

Ereignis für ein Ereignis folgt. In diesen zeitgebundenen Kopplungen 

erfolgen Selektionen, die  Rekursionen erfordern d.h. Rück- und Vorgriffe 

auf soeben aktuelle und auf andere nicht aktuelle Elemente im selben 

Werk. Das, was die Rekursionen charakterisiert, ist ihre Momenthaftigkeit 

und die Unvorhersehbarkeit dessen, was als Anschluss produziert werden 

kann. „Insofern konstituiert jedes einzelne Element ‘eine neue Gegenwart‘ 

[...].“35 Jede neue Gegenwart regeneriert sich nicht nur anti-teleologisch in 

eine weite Zukunft, sondern auch in eine weite Vergangenheit: 

 

                                                
32 Lessing sagt: „die Zeitfolge ist das Gebiet des Dichters, […]“. Hier zit. nach: Harth, von 
Diedrich/Gebhardt, Peter (Hg.): Erkenntnis der Literatur. Theorien, Konzepte, Methoden, 

Stuttgart: J.B. Metzler/Poeschel Verlag 1982, S.307. 
33 Es geht um eine Umstellung von substantieller auf zeitliche Struktur. Ähnlich definiert 
Stierle: „Ereignisse […] stellen […] eher Augenblicks-Inseln inmitten eines Stroms zeitlicher 

Unbestimmtheit.“ Stierle, Karlheinz: Text als Handlung. Perspektiven einer systematischen 

Literaturwissenschaft, München: Wilhelm Fink 1975, S.592. 
34 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, Fuchs, Christin Marie 

von (Hg.), Bielefeld: transcript Verlag 2004, S.30. 
35 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd. 1, S.75. 



21 

 

Jedes Ereignis vollzieht in diesem Sinne eine Gesamtmodifikation der Zeit. Die zeitliche  

Punktualisierung der Elemente als Ereignisse ist nur in der Zeit und nur dank der Zeit möglich; 

aber sie realisiert durch Verschwinden  und durch Gesamtmodifikation ein Maximum an 
Freiheit gegenüber der Zeit. Dieser Freiheitsgewinn muss durch Strukturbildung bezahlt 

werden; denn es wird daraufhin nötig, die Reproduktion der Ereignisse durch Ereignisse zu 

regulieren. 36 

 

Wir definieren so den Roman Musils als eine Autopoiesis von 

Ereignistemporalitäten,37 die seine Gegenwart ausmachen, nämlich den 

laufenden Prozess der sukzessiven Veränderung von Zeichen als Ereignisse 

in der Zeit des Romans. Diese Zeit ist die Zeitstelle von Worten bzw. von 

Sätzen. Sätze geschehen an bestimmten Zeitstellen, was sie zu Ereignissen 

macht. Jedes Wort, das aktualisiert wird, lässt aber Raum und Zeit für 

andere mögliche Sätze: „Was wir Raum nennen, ist insofern nichts als die  

Verwirklichung von Zeit, und was wir Zeit nennen, reine Potentialität.“38 

Das Ereignis wird im Roman konstituiert, es ermöglicht aber auch den 

Fortgang des Romans. Luhmann spricht von der Paradoxie der 

„Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen“39, denn der Roman operiert mit 

Vergangenheit und Gegenwart immer gleichzeitig. Anders gewendet: 

 

Ein Ereignis markiert eine Diskontinuität, also eine Differenz von Vorher und Nachher. Es hat 

für einen Beobachter eine paradoxe Existenz: Es ist weder das ‘Vorher’ noch das ‘Nachher’. Es 

ist auch nichts ‘dazwischen‘. Es präsentiert die Einheit des Vorher und Nachher, die Einheit der 
Differenz, denn es nimmt beides, das Vorher und das Nachher, als Moment der eigenen Einheit 

in sich auf. [...] Das Ereignis ist also - paradox und auch insofern kann man von Glück sagen, 

dass es nicht dauert.40 

 

So verstanden operiert der Roman unter der kategorialen Differenzierung 

von Operation und Beobachtung. Seine Form ist die Zeit in der Differenz 

von der operativen Zeit der Autopoiesis (beobachtende Zeichen) und der 

                                                
36 Luhmann, Niklas:  Soziale Systeme, S. 390. 
37 Den Begriff entnehmen wir Arnim Nassehi: Theorie als Lehrgedicht, S.30. 
38 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd. 1, S. 6, Anm. 12 
39 Niklas, Luhmann: Soziologische Aufklärung. Bd. 5, Opladen: Westdeutscher Verlag 1987, 

S.100. 
40 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S. 541. 



22 

 

Beobachtungszeit des Geschehens (beobachtete Zeichen)41. Die 

Operationszeit auf der einen Seite ist das blinde und basale Operieren der 

Sprache.42 Die Beobachtungszeit auf der anderen Seite reflektiert die 

Kontingenz der Operationszeit. Daraus entsteht im Roman die Form des 

Kommentars. Mit anderen Worten: Die erzählte Zeit, die in die 

autopoietische Zeit konstituiert ist, ist das reflexive Referieren  auf das 

schon Geschehene und auf das, was geschehen wird. Die Reflexion des 

Romans hat bei Musil die Form des Kommentars und meint nicht einfach 

ein Zurückstrahlen auf das Werk selbst. Mehr noch: Entscheidend dabei ist, 

dass die Zeit der Autopoiesis die Zeit des Vergessens im Sinne der 

Irreversibilität43 ist, während die Zeit der Beobachtung die Zeit des 

Erinnerns ist bzw. Reflexion und somit Reversibilität des verstrichenen 

Erzählten. Die Autopoiesis spielt mit der Zeit, die Beobachtung gegen sie, 

sie ist die Zeit des Zögerns, in der die Kontinuität des Erzählgeschehens 

unterbrochen wird: „Diskontinuität ist sozusagen zugleich Protest gegen 

das Vergehen und Symbol des Vergehens zugleich.“44 

Die operative Zeit des Romans ist ein sich verschwindender Prozess, der in 

der Beobachtungszeit registriert wird. Die Beobachtungszeit ist also die 

Zeit des Romans, die sich auf ihre eigene Operation bezieht. Das setzt 

einerseits den Erzähler als Beobachter voraus, und andererseits hat eine 

Steigerung der Komplexität des Romans als Folge.  

Zur weiteren Verdeutlichung: Die Autopoiesis des Werkes konstituiert sich 

selbstreferentiell durch die Beobachtung, nämlich durch ein rückgängiges 

                                                
41 Luhmann ersetzt den Begriff der Relation zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem durch 

den Begriff der Unterscheidung, der den Begriff der Zeit impliziert. 
42 Sie ist „die Zeit der Auslösung, in der niemand sieht.“ Hier zit. nach: Pfotenhauer, Helmut ua. 

(Hg.) Poetik der Evidenz. Die Herausforderung der Bilder in der Literatur um 1900, Würzburg: 

Königshausen u. Neuman Verlag 2005, S.207. 
43 Und nicht etwa Verlust des Zugangs zu Vergangenem.   
44 Nassehi, Armin: Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu einer soziologischen Theorie der 

Zeit, Opladen: Westdeutscher Verlag 1993, S.361. 



23 

 

Fortschreiten. Es gilt hier, das, was Luhmann über die Operationsweise des 

Bewusstseins sagt:  

 

Es operiert gleichsam mit dem Rücken zur Zukunft, nicht proflexiv, sondern reflexiv. Es 

bewegt sich gegen die Zeit in die Vergangenheit, sieht sich selbst dabei ständig von hinten und 

an der Stelle, wo es schon gewesen ist. [...] Es verfolgt in sich selbst kein Ziel, sondern 
bemerkt, was ihm passiert ist.45 

 

Operations- und Beobachtungszeit machen den Roman zu einem Komplex 

mit vielfachen Verschachtelungen, mit wechselnden Perspektiven in 

zeitlichen Vor-, Zwischen- und Nachschnitten. Damit aber die Autopoiesis 

weiterläuft, wird diese Gleichzeitigkeit durch den Erzähler bzw. durch 

seine Selektionen, die Momente der Werkintentionalität sind, gebrochen: 

„Der sich so erregende Oszillationseffekt bringt das wechselseitig sich 

Ausschlieβende in einen Zustand der Gleichzeitigkeit, der erst beendet 

wird, wenn der Beobachter oder Betrachter des Textes selbst Position 

bezieht.“46 

Aus der hier geltenden theoretischen Sicht des literarischen Werkes 

versteht man die Autopoiesis als eine Morphogenese d.h. als Aufbau einer 

Struktur in der Zeit, die sich blind entwickelt. Das heißt, dass das Werk 

„[…] auf der operativen Ebene naiv verfährt; oder mit nochmals anderen 

Worten: dass es in Bezug auf die eigene Referenz unkritisch vorgeht.“47 Die 

Morphogenese setzt eine Form, die Form des Romans voraus, die seine 

Identität ausmacht. Der Roman ist die formale Sequentialisierung von 

autopoietischer Zeit und Beobachtungszeit, nämlich die Einheit von 

Aktuellem und Inaktuellem in der autopoietischen Gegenwart. Die Zeit des 

Romans ist die Zeit des Kreuzens von der Autopoiesisebene zu der 

                                                
45 Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung. Bd. 6, Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, 
S.63 
46 Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Systemtheorie und Hermeneutik, S.84. 
47 Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S.85.  



24 

 

Beobachtungsebene. Der Zeitbegriff des Werkes bezeichnet, konkreter 

ausformuliert, die Differenz von Aktualität und Inaktualität. Das, was in 

der Zeit und durch die Zeit beobachtet wird, ist nicht aktuell, sondern wird 

aktuell als Inaktuelles konstruiert. Eben diese Tatsache charakterisiert die 

Komplexität des Werkes, Beobachtungszeit wird nämlich auf der 

Autopoiesis aufgebaut, sodass man mit Luhmann behaupten kann: 

„Komplexe Systeme sind dadurch charakterisiert, dass sie das 

mathematische Mögliche nicht realisieren können.“48 Durch die Signifikanz 

der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen entsteht ein wechselseitiges 

Verhältnis von Begrenzung und Bestimmung von Möglichkeiten als 

reversible und irreversible Ereignisse. Das ist das Paradox der Zeit, 

nämlich die Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem (Aristoteles), was aber 

den operativen Gebrauch von Zeichen in der schriftlichen Domäne der 

Formen ermöglicht, die auf sich selbst verweisen. Mehr noch: 

 

Die Schrift erzeugt aber eine neuartige Präsenz von Zeit, nämlich die Illusion der 
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Die bloß virtuelle Zeit der Vergangenheit und der 

Zukunft ist in jeder Gegenwart präsent, obwohl für sie etwas ganz anderes gleichzeitig ist als für 

die Gegenwart.49 

 

Das Werk gibt aber immer an, ob die  Seite des Bezeichnenden oder die 

Seite des Bezeichneten markiert wird. Es kann nicht beide Seiten zugleich 

beobachten bzw. bezeichnen. Es kann die andere Seite kreuzen, aber nur im 

Kontext einer anderen Unterscheidung.50 Beobachtungszeit und operative 

                                                
48 Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der 

modernen Gesellschaft, Bd. 4, 1.Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S.237. Genau das 

projiziert Musil in seine Hauptfigur Ulrich, der Mathematik als Möglichkeit des Lebens ablehnt. 
49 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd. 1, S.265. 
50 „Denn Bezeichnen ist immer Zeichenverwendung, also Bezeichnung einer Seite (und nicht 

der anderen) im Kontext einer (perfekt kontinenten) Unterscheidung. Die Bezeichnung der 
Zeichen als Einheit (Form) einer Unterscheidung erfordert also einen Kontextwechsel, also eine 

andere Unterscheidung, also eine andere Operation, also Zeit.“ Baecker, Dirk (Hg.): Probleme 

der Form, S.59.  



25 

 

Zeit sind die Zeithorizonte des Werkes, die die Erzählperspektive 

bestimmen. 

Aus der Paradoxie51 der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen löst sich das 

Werk, indem es Figuren bzw. Personen unterscheidet und bezeichnet, also 

Figuren beobachtet bzw. zitiert.52 Das Werk exponiert sich der 

Weltbeobachtung als Dissemination und die Figur kommt in diese erst 

später. Die Figuren sind eine Markierung innerhalb des Raumes des 

Werkes, indem die sprachliche Autopoiesis schon abläuft. An dieser Stelle 

wird das differenzlogische Postulat der Systemtheorie ersichtlich: 

 

Der Ausgangspunkt ist die Zweideutigkeit, die Differenz. Sie etabliert einen imaginären 
Zustand, der nur auf dem Umweg über die Zeit, über die Gleichzeitigkeit des Unterschiedenen 

und die Diskontinuität der Unterscheidung (das heißt als Bezug auf sich selbst), Form und 

Realität gewinnt.53 

 

Die Figuren sind Auflösungsformel des Paradoxes in dem Sinne, dass die 

Figuren die Paradoxie entfalten, indem sie sich auf unterschiedliche 

Identitäten ihres Selbst und auf unterschiedliche Perspektiven beziehen. In 

der Beobachtung der Figuren invisibilisiert sich das Werk und macht sich 

selbst zum Beobachteten. In diesem Beobachtungsschema, das heißt beim 

Arrangieren der Figuren wird die Zeit zum Medium der Figuren selbst. Die 

Operationszeit wird zum Medium, das Formen des Zeiterlebens der 

Figuren hervorbringt. Und diese Formen sind die vergangene Gegenwart 

(Erinnerung) und die zukünftige Vergangenheit (Erwartung). Die Figur 

wird aktuell als Inaktuelles konstituiert. Damit entlasten mögliche 

Zeithorizonte die Aktualität des Werkes und befördern das 

                                                
51 Im Gegensatz zu Derridas Sinnverschiebung kann man bei Luhmann von einer Allgegenwart 

des Sinns sprechen. Das, was sich verschiebt, ist die Paradoxie der Zeit. 
52 „Denn Zitieren heißt Beobachten, ein Zitat trifft eine Unterscheidung, nämlich die von Text 
und Kontext.“ Georg Stanitzek: Systemtheorie? Anwenden?, in: H. Brackert, J. Stückrath (Hg.): 

Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs,  S. 650-664, hier S.652. 
53 Baecker, Dirk: Wozu Systeme?, S.81. 



26 

 

Erzählgeschehen, das Werden der Kontinuität. Durch die Figuren 

entparadoxiert sich die Zeit des Werkes, indem aktuelles Erleben in die 

Vergangenheit bzw. in die Zukunft projiziert wird. Die Zeit der Erinnerung 

und die Zeit der Erwartung, also die Zeit der narrativen Wiedergabe (Zeit 

der Beobachtung) wird in die Form des Erlebens konstituiert.  

Die Figur wird in die elementare Autopoiesis des Werkes erst nachträglich 

eingeführt, als bloßer, kontingenter Träger und als Variable der reflexiven 

Thematik des Werkes. Die Gegenwart der Figuren ist seine mitlaufende 

Selbstreferenz, die aber eine Differenz ist. Die Figur ist die Verletzung des 

unmarked state des Werkes, sie tritt erst nachher und spaltet die Form des 

Werkes in zwei Formen. Es geht um die Gleichzeitigkeit des Nacheinander. 

Bildhaft ausgedrückt: Sie ist der ‘Mitreisende’ in der sylleptisch 

ausgedrückten Zeit des Werkes: 

  

Der Zug der Zeit ist ein Zug, der seine Schienen vor sich her rollt. Der Fluß der Zeit ist ein Fluß, 

der seine Ufer mitführt. Der Mitreisende bewegt sich zwischen festen Wänden auf festem 
Boden; aber Boden und Wände werden von den Bewegungen der Reisenden unmerklich auf das 

lebhafteste mitbewegt. (MoE, S.445) 

 

Der Figur wird in der Zeichenartikulation eine Identität zugewiesen, um die 

semantische Kontinuität des Werkes zu sichern. Es ist nicht die Figur 

selbst, die eine Identität hat54, sondern sie erfüllt die Funktion, die 

Widersprüche des Geschehens zu verschieben. Die Figuren verorten sich in 

der Umwelt des Werkes (obgleich innere), denn sie befördern das Werden 

des Prozesses des Werkes und nicht die Kontinuität der Autopoiesis selbst. 

Luhmann sagt: Ein „generalisiertes Bereitstellen von Körperpotential“55 ist 

                                                
54 Hier hört sich abschwächend das Theorem Derridas, der literarische Text dekonstruiere das 

Subjekt als Urheber des Textsinns. Vgl. Das Verschwinden des Subjekts, S.161.   
55 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.336. 



27 

 

für den Lauf der Medialisierung und Virtualisierung des Körpers 

unverzichtbar. 

Das Werk ist - wie schon bemerkt - nicht ein Prozess von Einheit zu 

Einheit, sondern von Differenz zu Differenz. Es ist ein Körper mit zwei 

Seiten, das Erzählgeschehen und die Figuren; es ein Raum, in den immer 

etwas gesetzt wird mit einem Indikator, mit einem Wegweiser sozusagen, 

der die Differenz ist, die Differenz zwischen Bezeichnung (Denotation) 

und Unterscheidung (Konnotation). Das Werk tritt somit stets in sich selbst 

hinein.  

Das differenztheoretische Konzept der Systemtheorie lässt sich auch im 

Verhältnis der Elemente des Werkes zu seinen Strukturbildungen 

erkennen, von denen aus weitere Operationen möglich sind. Die Struktur 

ist das Beständige56 und die Elemente das Wechselnde, denn „die Realität 

Struktur liegt in ihrem Zitiertwerden, in ihrem Benutztwerden.“57 

Strukturen sind reversible Erwartungshorizonte, die irreversible Prozesse in 

ihren Möglichkeiten einschränken. Durch Struktur wird das Ereignis (das 

Wort) zur Ereignishaftigkeit des Werkes gefestigt, nämlich reversibel 

gemacht: „Strukturen garantieren trotz der Irreversibilität der Ereignisse 

eine gewisse Reversibilität der Verhältnisse.“58 Wenn man das auf den 

Roman überträgt, erkennt man dass die Struktur, die sich im Werk 

wiederholt, der Übergang von dem geschlossenen Raum des Hauses zu 

einem offenen Raum auf die Straße oder in den Garten ist. Diese 

Übergänge schließen meistens ein Kapitel oder eine Episode und werden 

                                                
56 „Die Zeit selbst kann zwar nicht gebunden werden, aber sie kann binden, indem sie 

Ereignissen Strukturwert gibt.“ Luhmann, Niklas: Beobachtungen der Moderne, Opladen: 
Westdeutscher Verlag 1992, S.60.  
57 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.329. 
58 Ebd., S.472. 



28 

 

somit zu Abschiedszenen, die wegen ihrer Wiederholbarkeit fast rituellen 

Charakter bekommen. 

Das Strukturgefüge des Erzählgeschehens ist die Unterscheidung vom 

einmaligen Element und von wiederholbarer Relation. Die Relationen des 

Werkes sind die kontinuierlichen Transponierungen vom wörtlichen 

Element zu einem größeren syntaktischen Zusammenhang. Basale 

Selbstreferenz ist „die Unterscheidung von Element und Relation“.59 Ein 

Element schließt an ein anderes Element an und identifiziert sich durch 

diese Relation. Das Werk ist somit ein Netzwerk von sprachlichen 

Elementen und deren Relationierungen aufgrund der Komplexität des 

Systems: „Der Vollzug der Relation dient der Qualifizierung der Elemente 

im Hinblick auf einen Ausschnitt ihrer Möglichkeiten.“60 Die 

Bedeutungszuweisungen bzw. die Relationen erfolgen prinzipiell durch das 

Medium der Ironie in der rhetorisch-zyklischen Form der Analogie, die auf 

den dynamischen Übergang von Wortsemantik zu Satzsemantik hin 

orientiert ist. Das ist die „konstruktive Ironie“ (vgl. MoE, S.1939) Musils. 

Der ironische Roman Musils interessiert sich für die Inkommensurabilität, 

für die Differenzen. Der Roman benutzt die Sprache ironisch, indem er die 

Sprache als Fragment in seiner autopietischer Kontingenz61 vorführt. Aus 

der Konfrontation des Erzählens mit dem Erzählten geht ein Verdacht des 

Geschehenen hervor, sodass alle Fall-Geschichten kontingent gesetzt 

werden d.h. sie werden unterbrochen, weil sie anders erzählt werden 

könnn. Ironie ist die Selbstbeobachtung des Romans, der als System im 

                                                
59 Ebd., S.600. 
60 Ebd., S.66. 
61 Wenn wir ‘Kontingenz’ und ‘Akzidentialität’ betonen, denken wir in Richtung auf den 
Begriff ‘Ereignis’. Vielleicht ist die Konvergenz eines Ereignis-Effekts und einer verkörperter 

Form das, was wir ‘Präsenz’ nennen. Performanz als Prozess ist nichts anderes als die 

temporalisierte Präsenz im Raum. 



29 

 

Medium der Sprache kontingent operiert, deren Komplexität er niemals 

erreichen kann, denn alles könnte auch anders ausfallen: 

 

Ironie ist: einen Klerikalen so darstellen, dass neben ihm auch ein Bolschewik getroffen ist. 

Einen Trottel so darstellen, dass der Autor plötzlich spürt: das bin ich ja zum Teil selbst. Diese 

Art von Ironie, die konstruktive Ironie, ist im heutigen Deutschland ziemlich unbekannt. Es ist 
der Zusammenhang der Dinge, aus dem sie nackt hervorgeht. (MoE, S.1939) 

 

Kunst ist nicht die Form eines Genies (Position der Genieästhetik), sondern 

die Selbstproduktion von Elementen, die sie selbst hervorbringt. Daraus 

resultiert einerseits die Autonomie des literarischen Werkes62 in der 

Gesellschaft als deren Ausdifferenzierung. Andererseits wird jedes Postulat 

nach einer letzten Wahrheit, nach einem direkten Durchgriff auf die Welt 

ausgeschlossen. Darin liegt eben die Selbstironie der Kunst. 

Das autopietisch mögliche Oszillieren in sich selbst lässt das Werk 

aufhören, aber nicht enden. „Der Roman schreibt sich ins Offene einer nur 

noch abbrechbaren, nicht aber beendbaren Erzählsequenz“63, wie die 

aristotelische Mitte. Solange der andere Zustand Musils nicht erzählt wird, 

wird das Ende des Werks hinausgeschoben. Die Aussparung des Endes 

wird durch die häufige Benutzung des Konjunktivs und durch das Einfügen 

von neuen Episoden-Anfängen in die narrative Geschichte ermöglicht. 

 

 

 

 

  

                                                
62 Luhmann spricht in Bezug auf die moderne Kunst von einer Autonomieästhetik bzw. von 

einem Übergang von einer Genieästhetik auf eine Autonomieästhetik. Luhmann, Niklas: Das 

Kunstwerk und die Selbstreproduktion der Kunst, in: Kimmich, Dorothee u.a. (Hg.): Texte zur 
Literaturtheorie der Gegenwart, Stuttgart: Philipp Reclam 1996, S.621. 
63 Stierle, Karlheinz: Text als Handlung. Perspektiven einer systematischen 

Literaturwissenschaft, S. 592. 



30 

 

4. Sinn als Wirklichkeit und Möglichkeit 

 

Ein zentraler Begriff in der Architektur der Luhmannschen Theorie ist der 

Sinn. Wir betrachten das Werk als ein Sinn konstruiertes und Sinn 

konstituierendes Gebilde. Das Werk ist eine Autopoiesis von Sinn par 

excellence und als solches autoreflexiv. Mit anderen Worten: Es handelt 

sich um die Festlegung eines bestimmten Sinnes als Auswahl aus 

Möglichkeiten, wobei die ausgeschlossenen Möglichkeiten nicht verloren, 

sondern für spätere Operationen des Werkes aufgehoben werden. Auf eine 

Formel gebracht: Die Konstitution vom Werksinn basiert auf der Differenz 

Aktualität/Inaktualität. Der Sinn ist die Barre ‘/’ dieser Differenz, nämlich 

die Grenze zwischen Möglichkeitssinn und Wirklichkeitssinn, deren 

Einheit das Werk ausmacht. Sinn ist folglich Appräsentation von 

Wirklichkeiten und Möglichkeiten bzw. das Ineinandergehen von 

Aktualität und Inaktualität. Konkreter gesagt: Der Sinn des Werkes ist eben 

das Arrangement der Differenz von Aktualität und Possibilität, dessen, was 

aktualisiert worden ist und dessen, was aktualisiert werden kann. Diese 

Form ist das absolute und somit das autologische Medium des Musilschen 

Romans.64 

Die aktualisierten Ereignisse des Textes haben den Status der Wirklichkeit, 

deren andere Seite die noch nicht aktualisierten Ereignisse sind. Als 

aktualisierte Form beinhaltet die Wirklichkeit nach Musil „beglaubigte 

Tatsachen“ (MoE, S.16), die aber „geöffnete Türen“ (MoE, S.16) haben. 

Somit ist der „feste Rahmen“ (MoE, S.16) der Wirklichkeit besagt, nämlich 

dass die Wirklichkeit die Grenze zur Möglichkeit ist, aber auch die 

                                                
64 Luhmanns Theorieprogramm handelt von der Phänomenologie des Sinns, also weder von der 

Phänomenologie des Geistes in der Welt (Hegel) noch vom Erscheinen der Welt im Geiste 

(Husserl).  



31 

 

Dynamik zur Veränderung, zur Bezweiflung der Tatsachen. Bereits die 

Metapher der Tür konkreter deren Rahmen verweist auf die 

Unterscheidung von zwei Seiten, denn sie erscheint als geheime 

Verbindungstür zum verborgenen Raum des Möglichkeitserlebens. (MoE, 

S.1202) Es ist die Tür, die auf die Möglichkeit des Öffnens, auf die 

möglichen Ereignisse hinweist. Die Wirklichkeit ist die Evidenz der 

Möglichkeit, denn das Wirkliche ist der Raum der Potenzialitäten. Das 

Mögliche ist als ein Horizont vorzustellen, der sich verschiebt, was aber 

impliziert, dass auch das Wirkliche ein Horizont ist. Es geht um zwei 

Horizonte, die durch Unterscheidungen konstituiert werden.65 Musil sagt 

das explizit: Die „Möglichkeit eines anderen Lebens“ ist „ein Bewusstsein 

der Welt, wie sie sein könnte […], durchkreuzt von einem Bewusstsein der 

Welt, wie sie sein ist!“ (MoE, S.1404)66  

Sicher ist das Konzept der möglichen Spielräume in der Literatur nicht neu, 

neu ist aber die Modifizierung der Differenz der Möglichkeit und der 

Unmöglichkeit im Konzept der Utopie. Die Vollzugsbedingungen der 

Möglichkeit sind zugleich die Bedingungen der Unmöglichkeit ihres 

Vollzugs, es wird also paradox operiert. So urteilt Musil über die Utopien: 

 

Utopien bedeuten ungefähr so viel wie Möglichkeiten; darin, dass eine Möglichkeit nicht 

Wirklichkeit ist, drückt sich nichts anderes aus, als dass die Umstände, mit denen sie 
gegenwärtig verflochten ist, sie daran hindern, denn andernfalls wäre sie ja nur eine 

Unmöglichkeit; löst man sie nun aus ihrer Bindung und gewährt ihr Entwicklung, so entsteht die 

Utopie. (MoE, S.253) 

 

                                                
65 Luhmann spricht über das „künstliche Abschneiden anderer Möglichkeiten“. Luhmann, 

Niklas: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, S.60. 
66 Ähnlich formuliert Luhmann, dass Wirklichkeit und Möglichkeit die Einheit der Welt 

ausmachen: „So ist in jedem Augenblick die ganze Welt präsent – aber nicht als plenitudo entis, 

sondern als Differenz von aktualisiertem Sinn und von den von da aus zugänglichen 
Möglichkeiten. Die Welt ist stets gleichzeitig präsent, und zugleich ist die Form, in der dies 

geschieht, auf ein sequentielles Prozessieren eingestellt.“ Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft 

der Gesellschaft, Bd. 1, S.142f. 



32 

 

Wenn das Medium des Möglichkeitssinns die Form der Utopie hat, nimmt 

das Medium des Wirklichkeitssinns die Form der Parodie.67 Utopistische 

und parodistische Formen sind das, was ein Leser im Werk beobachten 

kann. Sie besetzen im Vergleich zum abstrakten Medium des Sinns eine 

imposante Stelle. Man schließt aus dem Konkreten das Allgemeine, man 

erkennt Formen (nicht Medien), aber nur im Hinblick auf das Medium. 

Möglichkeitssinn und Wirklichkeitssinn bilden den latenten Kontext der 

Zeichenmanifestation in Utopie und Parodie. Der Sinn ist unbeobachtbar, 

das, was wir beobachten können, ist die Form der Utopie und die Form der 

Parodie. Dadurch gewinnt das Medium des Sinns Evidenz.  

In diesem Sinne sind Parodie und Utopie die Korrektiven der Beobachtung 

der Figuren. Wirklichkeits- und Möglichkeitssinn werden dadurch erzählt, 

indem dieser Differenz entsprechende Figuren zugeordnet werden, welche 

entweder auf der einen oder auf der anderen Seite der Differenz bezeichnet 

werden.  

Um das nachzuvollziehen, betrachten wir zuerst die Stelle der Figuren in 

der Zeitdimension. Die Figuren, die eine utopische Betrachtungsweise 

postulieren, leben in der Zeit des ‘Noch-Nicht’ und im Raum des 

Wahrscheinlichen, „also im Modus einer fiktiv gesicherten […] Realität“68, 

während die Figuren, die  sich auf das ‘Nicht-Mehr’ konzentriert sind, in 

parodistischer Form im Raum des Faktischen erscheinen. So ist die 

anachronistische Parallelaktion zu verstehen, die der alten guten Zeit 

huldigt. Die Parallelaktion erweist sich als Allegorie der Gesellschaft,  

zumal nichts in deren Rahmen geschieht und ferner als Ruine in der 

                                                
67 Manfred Sera hat in seiner Arbeit die Parallele von Wirklichkeit und Parodie bzw. von  

Möglichkeit und Utopie wenn auch auf anderer theoretischer Grundlage untersucht. Sera, 
Manfred: Utopie und Parodie bei Musil, Broch und Thomas Mann, Wiese von, Benno (Hg), Bd. 

19, Bonn: H. Bouvier 1969. 
68 Luhmann, Niklas: Beobachtungen der Moderne, S.187. 



33 

 

Repräsentation des ‘einst’ bezeichnet werden kann. Ähnliches gilt für 

Diotima, die  in der Metonymie der Kultur auftaucht, sich aber im Laufe 

des Werkes als das Jenseits und das Vorher der Schönheit offenbart, Ulrich 

nennt sie „eine Hydra der Schönheit“ (MoE, S.95), oder schärfer 

formuliert: Sie erscheint als idealische Maske.69 Durch die Parodie verliert 

das Nicht-mehr-Vorhandene an dramatischer Schärfe und am Schmerz für 

das, was unwiederbringlich ist. Diotima verkörpert somit keine elegische 

bzw. nostalgische Erinnerung an das Vergangene, sondern ihre Figur ist 

Effekt des Mangels in der Gegenwart. In der Parodie liegt nicht das 

Erinnerte per se, sondern das Vergessene. Noch mehr: Durch die 

Wiederholung des Vergangenen im Namen Diotimas, in ihrer Figur wird 

zugleich die Möglichkeit ihrer Präsenz dementiert. Die Parodie arbeitet 

dafür, die Identität der Figuren zu relativieren: „[…] was aber nicht stimmt, 

denn Frau Tuzzi befand sich im August in Begleitung ihres Gatten in Bad 

Aussee und Dr. Arnheim noch in Konstantinopel, so steht man vor dem 

Rätsel, wer sie seien.“ (MoE, S.10)  

Aus einem sprachkommunikativen Gesichtspunkt kann man folgende 

Differenzen umreißen. Die Wirklichkeitsmenschen werden mit dem 

Zeichen ‘Eigentlichkeit’ bezeichnet (so Walters und Lindners bürgerliches 

Leben) und haben nicht zufälligerweise eine Abneigung gegen das 

Gleichnis, während die Möglichkeitsmenschen  mit dem Zeichen der 

‘Uneigentlichkeit’ markiert werden und eine Neigung zum Gleichnis, als 

Lebens- und Denkform haben. Parallel dazu hat der Wirklichkeitssinn die 

Form des glaubfesten, aber ängstigen Indikativ, während der 

                                                
69 „Denn, die ‘idealische Maske‘ will nicht Wirklichkeit, sondern  ‘allegorische Allgemeinheit‘. 

[...] Es repräsentiert - im Unterschied zur Klassik - keine Idee, keinen metaphysischen Inhalt, 
keine Wirklichkeit. [...] Das neue Mythische der ‘Maske‘ symbolisiert den Schauer angesichts 

rückwärts erinnerter Zeit.“ Bohrer, Karl Heinz: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen 

Scheins, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, S. 137. 



34 

 

Wirklichkeitssinn die sprachliche Form des zweifelhaften und angstfreien 

Konjunktivs hat, der „die Wirklichkeit nicht scheut“. (MoE, S.16)70 

Pragmatische Varianten wie ‘tatsächlich’ und ‘vorhanden’  markieren die 

Raummetapher der Wirklichkeit. Hypothetische Varianten wie ‘als ob’, 

‘anders’, ‘wahrscheinlich’, ‘sozusagen’ usw. markieren die Raummetapher 

der Möglichkeit.  

Weitere Differenzen ergeben sich, wenn man die Aufmerksamkeit auf das 

Erleben und das Handeln der Figuren richtet. Die Möglichkeitsmenschen 

denken und handeln produktiv, sie suchen das Prototypische und 

Ektypische an ihren Erfahrungen, die Umformung wenn auch Verformung 

ihrer Lebensweise. Dementsprechend leben die Wirklichkeitsmenschen in 

der Reproduktivität und in der Wiederholung des „Seinesgleichen 

geschieht“, ihr Handeln vollzieht sich in fertigen und bestehenden 

Geschehnissen. Musil illustriert die Differenz von stereotypen und 

abweichenden Lebensformen unter anderem an Ulrich und Arnheim. Ulrich 

ist der Müßiggänger, der „schöne […] gesunde […] Nichtstuer“ (MoE, 

S.1630) im Gegensatz zum tätigen Bürger. Arnheim ist der mächtige Mann, 

der die „sichere Methode der Behandlung menschlicher Beziehungen […], 

vergeistigte Gewalt, eine geschmeidige hochentwickelte und schöpferische 

Spezialform der Gewalt.“ (MoE, S.508) Die Gewalt erweist sich somit als 

die Form der Sicherheit und der Sperre, während Ulrich unsicher ist, er 

unterliegt, zugespitzt gesagt, der Enttäuschungsgefahr und der 

Notwendigkeit des Sichverlassens auf das Risiko: 

  

Aus der frühesten Zeit des ersten Selbstbewusstseins der Jugend […] waren heute noch 

allerhand einst geliebte Vorstellungen in seiner Erinnerung vorhanden, und darunter das Wort 

                                                
70 „Während der Indikativ zur Feststellung des Wirklichen und des Möglichen dient, schafft der 
Konjunktiv einen Spielraum innerhalb des Möglichen. Das Unmögliche prägt sich wieder 

indikativisch aus.“ Plessner, Helmuth: Der kategorische Konjunktiv, in: Mit anderen Augen. 

Aspekte einer philosophischen Anthropologie, Stuttgart: Suhrkamp 1982, S.104. 



35 

 

‘hypothetisch leben’. Es drückte noch immer den Mut und die unfreiwillige Unkenntnis des 

Lebens aus, wo jeder Schritt ein Wagnis ohne Erfahrung ist, und den Wunsch nach großen 

Zusammenhängen und den Hauch der Widerruflichkeit, den ein junger Mensch fühlt, wenn er 
zögernd ins Leben tritt. (MoE, S.249) 

 

Die vollendeten Formen des Denkens und des Lebens sind für Ulrich ein 

Verbot (vgl. MoE, S.249f.) und die Unsicherheit stellt einen „weiten 

Hintergrund“ (MoE, S.150) dar, oder in systemtheoretischer Sprache: 

 

Das Bewußtsein begreift sich, wenn ihm dies wichtig wird, als Aktualität, die nicht verweilen 

kann, von daher als momentane Evidenz in einer Zeit der Unsicherheit. Was ihm sicher ist, ist 

instabil, und was als Möglichkeit in Aussicht steht, ist nur als Möglichkeit aktualisierbar, in 
Wirklichkeit aber unsicher. 71 

 

Mehr noch: Musils programmatisches Werk verbindet das Konzept einer 

unvollendeten Welt des Möglichkeitssinns mit dem Code der Schönheit, 

während die fertige, erstarrte Welt das Hässliche besetzt: „dass es in einer 

vollendeten Welt keine Schönheit mehr geben könne, weil sie dort zur 

Überflüssigkeit wird.“ (MoE, S.367) Durch die Oppositionen zwischen den 

Figuren entstehen oppositionelle semantische Räume, die sich auf die 

Differenz der Gewalt bzw. des Kommunikationsmediums der Macht und 

des „aktive(n) Passivismus“ (MoE, S.368) bzw. der Intensität des noch nie 

Erlebten fokussieren. Aufgrund dieser Differenz werden im Text neue 

Ordnungen in Variation aufgebaut. Mit anderen Worten: Es gibt eine 

semantische Schneide in den Figuren zwischen den 

Wirklichkeitsmenschen, die in der Zeitgegenwart des Textes versuchen, 

das zu werden, was sie immer waren und zwischen den 

Möglichkeitsmenschen, die versuchen, das zu werden, was sie werden 

könnten. Für die einen ist bloß noch Form zu finden als Gebot für 

Emanationen aus einem ‘agens’ in den beschränkten, konventionellen 

                                                
71 Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, 

S.133. 



36 

 

Formen der Gesellschaft, für die anderen steht neben dem Erfinden der 

eigenen Formen und den gegebenen Formen auch das zu Formende unter 

dem Prinzip der Freiheit und der Kontingenz. Die Möglichkeitsmenschen 

suchen nach Gebieten, in denen sie neue Ordnungen erfinden können, 

indem sie die Kompromisslosigkeit der Verweigerung einer fertigen 

Ordnung auszudrücken: „es kommt nicht darauf an, dass man das findet, 

worauf man zugehen soll, sondern dass man die Landschaft findet, in der 

man gehen soll.“ (MoE, S.1723) Das Leben der Figuren zentriert sich um 

die Differenz ‘Seinesgleichen geschieht’ und ‘anderer Zustand’, denen 

Glaube und Zweifel bzw. Erlösung und Verbrechen zugeordnet werden. 

Die Wirklichkeitsfiguren glauben an die Wirklichkeit, indem sie diesen 

Glauben mit Wissen verwechseln:  

 

Aber der Glaube war immer mit Wissen verbunden gewesen, wenn auch nur mit einem 

eingebildeten, seit den Urtagen seiner zauberhaften Begründung. Und dieser alte Wissenteil ist 

längst vermorscht und hat den Glauben mit sich in die gleiche Verwesung gerissen: […]. (MoE, 

S.826)72 

 

Die Möglichkeitsfiguren hingegen setzen den Verdacht in die Welt: „[…] 

ist es die wirkliche Wirklichkeit, oder zeigt sich von der noch nicht mehr 

als Hauch, der ungreifbar auf der dargebotenen Wirklichkeit ruht?“ (MoE, 

S.129) Der Zweifel ist  das Sich-Öffnen im Geschehen, die Hingabe an 

eine andere Möglichkeit. In diesem Sinne ist die Einstellung des 

Vorbehalts, der sich besonders bei Ulrichs Weigerung etwas zu tun äußert, 

der Schritt zum kritischen Experiment, während die 

Wirklichkeitsmenschen eigentlich an die Gespenstigkeit glauben. Das hat 

als Folge, dass die Wirklichkeitsmenschen die Zeit in der Form der 

                                                
72 Das Wissen wird explizit in der archivierten Ordnung der Bibliothek parodiert: „‘Herr 

General’, sagt er (der Bibliotheksdiener), ‘Sie wollen wissen, wieso ich jedes Buch kenne? Das 

kann ich Ihnen nun allerdings sagen: Weil ich keines lese!’“ (MoE, S.462) 



37 

 

Resultativität wahrnehmen. Dabei liegt die Zeit als Ergebnis vor, als 

Stabilität, was das Notwendige und Invariante impliziert, während die 

Möglichkeitsmenschen die Zeit als Virtualität wahrnehmen.73 Die 

Wirklichkeitsmenschen werden ein Rest ihres Selbst oder sie sind so, wie 

sie sich finden, das Produkt vergangener Entscheidungen, die sie als eigene 

gar nicht mehr anerkennen können: 

 

Im Grunde wissen in den Jahren der Lebensmitte74 wenig Menschen mehr, wie sie eigentlich zu 
sich selbst gekommen sind,  zu ihren Vergnügungen, ihrer Weltanschauung, ihrer Frau, ihrem 

Charakter, Beruf und ihren Erfolgen, aber sie haben das Gefühl, dass sich nun nicht mehr viel 

ändern kann. Es ließe sich sogar behaupten, dass sie betrogen worden seien, denn man kann 

nirgends einen zureichenden Grund dafür entdecken, dass alles gerade so kam, wie es 
gekommen ist; es hätte auch anders kommen können; die Ereignisse sind ja zum wenigsten von 

ihnen selbst ausgegangen, meistens hingen sie von allerhand Umständen ab, […], und sind 

gleichsam bloß im gegebenen Zeitpunkt auf sie geeilt. (MoE, S.130f.) 

 

Der Möglichkeitssinn ist eine Zeitunabhängigkeit (aber keine 

Zeitaufhebung), sondern eine andere Zeitdomäne, die der Figur die 

Möglichkeit gibt, sich reflektierend von der zeitlichen Unmittelbarkeit 

distanzieren zu können. Zusammenfassend illustrieren die Metaphern 

‘Netz’ und ‘Schiff’, wie die Wirklichkeitsmenschen leben: „ein Netz, in 

dem sich etwas Unsichtbares gefangen hat“ (MoE, S.1503), während das 

„Leben wie ein Schiff, das in eine unendliche Abgeschiedenheit gleitet“ 

(MoE, S.1504), ist das Leben der Möglichkeitsmenschen.  

Der Sinn des Werkes als Differenz von Wirklichkeit und Möglichkeit ist 

die kritische Entlarvung des Widersinns der gesellschaftlichen Umwelt.75 

Das Werk selbst prozessiert sich im Modus der Fraglichkeit und der 

                                                
73 Die Begriffe stammen von Jan Assmann: Das Doppelgesicht der Zeit im altägyptischen 
Denken, in: Peisl, Antonl/Moler, Armin (Hg.): Die Zeit, München: Oldenbourg 1983, S.189-

223. 
74 Nicht zufällig spricht Musil hier von Lebensmitte, von der man nämlich nicht zurückkehren 
kann, um das Vermisste zu finden. 
75 Der Text versucht den Strukturschutz der Latenzen der Gesellschaft zu entlarven. Das ist auch 

die Arbeit des Soziologen. 



38 

 

Widersprüchlichkeit. In der Negation, in der Parodie der Gesellschaft, der 

die utopische Möglichkeit entgegengesetzt wird, entsteht die Kritik des 

Bestehenden, die die Wirklichkeit nicht abschafft, sondern entsemantisiert 

bzw. als Voraussetzung des Möglichen und des Kontingenten betrachtet. 

So ist dem Romanprotagonisten Ulrich eine „Trunksucht am 

Tatsächlichen“ (MoE, S.214) eigen, der aber versucht nicht auf der Seite 

der Wirklichkeit, oder auf der Seite der Möglichkeit zu leben, sondern auf 

beiden zugleich. Das ist möglich, wenn man sich selbst als eine Figur in 

einer Erzählung ansieht: 

  

[...] und eben dies unterscheidet die Kunst von der Mystik, dass sie den Anschluss an das 
gewöhnliche Verhalten nie ganz verliert, sie erscheint dann als ein unselbständiger Zustand, als 

eine Brücke die vom festen Boden sich so wegwölbt, als besäße sie im Imaginären ein 

Widerlager.“ (MoE, S.683) 

 

Wirklichkeit ohne den Faktor der Möglichkeit und umgekehrt Möglichkeit 

ohne den Faktor der Wirklichkeit bedeutet entweder in der Isolation der 

Erstarrung oder in der Isolation des Wahnsinns zu leben. Anders gewendet: 

In der Isolation des Nichtverstehens und Nichtverstandenenwerdens in 

ihren Interaktionen oder in der Isolation der inneren Bilder, die Erlösung 

simulieren. Es geht um „Geistesauffassungen, die einander nicht nur 

bekämpfen, sondern die gewöhnlich, was noch schlimmer ist, 

nebeneinander bestehen, ohne ein Wort zu wechseln, […].“ (MoE, S.248) 

Der Versuch Ulrichs, reflexive Experimente ins Leben umzusetzen, ist die 

Utopie der Kontingenz, wobei der Zufall dem „Verdienst oder Unglück“ 

(MoE, S.131) des Schicksals übergeordnet wird. Die Bearbeitung des 

Zufalls in all seinen Äußerungen als Vorfall, Unfall, Zwischenfall, erlaubt 

das Kreuzen der Grenze von der Notwendigkeit zum kontingenten 

Geschehen, wobei Zeit- und Raumstrukturen verändert werden. Es geht im 

Musilschen Roman um eine Verherrlichung der Kontingenz, wo „wir 



39 

 

nichts mehr verehren, nichts mehr wie eine Quasi-Gottheit behandeln, wo 

wir alles, unsere Sprache, unser Bewusstsein, unsere Gemeinschaft, als 

Produkte von Zeit und Zufall behandeln.“76 Das impliziert ein Bewusstsein, 

dass die Möglichkeiten des Erlebens und des Handelns auch anders 

ausfallen würden und eine Kommunikation ohne Behauptungstendenz. Die 

Kontingenz ist einmal Sinnattribut des Werkes, die generative Kraft der 

Autopoiesis und zugleich konzeptuelles und strukturelles 

Beobachtungsobjekt. In diesem Sinne ist Ulrichs Utopie völlig kompatibel 

mit Luhmanns Kontingenzbegriff:  

 

Unter Kontingenz wollen wir verstehen, dass die angezeigten Möglichkeiten weiteren Erlebens 
auch anders ausfallen können als erwartet wurde; dass die Anzeige mithin täuschen kann, indem 

sie auf etwas verweist, das nicht ist oder wider Erwarten nicht erreichbar ist oder, wenn man die 

notwendigen Vorkehrungen für aktuelles Erleben getroffen hat (zum Beispiel hingegangen ist), 
nicht mehr da. […] Kontingenz heißt praktisch Enttäuschungsgefahr und Notwendigkeit des 

Sicheinlassens auf Risiken.77  

 

Eben hier liegt für die Systemtheorie die Funktion der Literatur: „Sie zeigt, 

dass und wie im Überschreiten des Wirklichen im Hinblick auf das nur 

Mögliche Form zu gewinnen ist.“78 Denn ohne das Wirkliche bleibt das 

Mögliche eine Illusion, die die Verwirklichung des Möglichen versperrt. 

Das Werk führt vor, wie die Differenz zwischen Realität und Möglichkeit 

im Bereich der Möglichkeit bearbeitet wird. Es schließt Realität ein, also 

das, was sie ausschließt, indem es Form gewinnt.  

Die Entdeckung von Realisierung einer Ordnung in der Werkwirklichkeit 

symbolisiert den Wiedereintritt der Welt in die Welt, und nur so ist es 

möglich, dass sich das Werk als eine Welt in der Welt erscheinen kann. 

                                                
76 Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S.50.  
77 Luhmann, Niklas: Knappheit, Geld und die bürgerliche Gesellschaft, in: Jahrbuch für 
Sozialwissenschaft 23, 1972, S.186-210, hier S.31. 
78 Luhmann, Niklas: Weltkunst, in: ders./Friedrich D. Bunsen/Dirk Baecker: Unbeobachtbare 

Welt. Über Kunst und Architektur, Bielefeld: Cordula Haux 1990, S. 7-45, hier S.39. 



40 

 

Moderne Literatur ist somit nicht Schein von Welt, sondern als das 

Paradigma von Welt zu betrachten, das Welt inszeniert und reinszeniert, 

anstatt sie nachahmend zu akzeptieren. Luhmann spricht im Falle der Kunst 

von „Herstellung von Weltkontigenz“.79 Es geht um ein Gleichnis der Welt, 

um ein System, das mit der Welt in der Form des ‘wie’, also einer in sich 

geschlossenen  Welt, verglichen wird.80 Ähnlich schreibt Musil: „In ihm 

[im Roman] hat die Kunst die Aufgabe unauflöslicher Umformung und 

Erneuerung des Bildes der Welt und des Verhaltens in ihr, indem sie durch 

ihre Erlebnisse die Formel der Erfahrung sprengt.“81 

Die Literatur ist Form von Welt, die nicht Weltgeschehen findet bzw. 

lokalisiert, sondern Weltgeschehen erfindet. Musil definiert: „Die Aufgabe 

ist: immer neue Lösungen, Zusammenhänge, Konstellationen, Variable zu 

entdecken, Prototypen von Geschehensabläufen hinzustellen, lockende 

Vorbilder, wie man Mensch sein kann, den inneren Menschen erfinden.“82 

Es geht also um ein vorzeigbares Konzept, wodurch Kunst einschließt, 

„was sie ausschließt (d.i. Welt), indem sie Form gewinnt“83. Das Werk ist 

somit ein rekursives Kontinuum von Formen, eine Analogie,  eine 

Parallelaktion bzw. eine Ähnlichkeit der Welt. Eben deshalb interessiert 

sich Literatur für die Frage „des rechten Lebens“ (MoE, S.255), und strebt 

nicht einfach danach, die Welt in Fiktion und Realität zu teilen. 

 

Es kommt im Bereich der Kunst nicht zur Funktion der Unterscheidung von Fiktion und 

Realität. Diese primäre Funktion fungiert vielmehr als unzugängliches Gesetz, als 

                                                
79 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.265, Anm.1. 
80 Die literarische Figur des Gleichnisses markiert das Kreuzen zwischen Signifikat und 

Signifikant. „Es ist [...] die gleitende Logik der Seele, der die Verwandtschaft der Dinge in den 

Ahnungen der Kunst und Religion entspricht.“ (MoE, S.594) 
81 Musil, Robert: Gesammelte Werke in neun Bänden, Bd. 8, S.1151f. 
82 Ebd., S. 784. 
83 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S.427. 



41 

 

transzendentale Bedingung, als Bereich des Unbewußten, in dem es keine Unterscheidung von 

Fiktion und Realität, keine Realitätsverdoppelung gibt. Kurz: Sie fungiert als Paradoxie.84 

 

Von den bevorstehenden Auslegungen her kommt man zu folgendem 

Resultat: die Möglichkeitswelt ist eine Erweiterung, ein 

Materialitätskontinuum der Wirklichkeitswelt, das die Grenze von 

Wirklichkeit und Möglichkeit in eine Richtung zeitlich verschiebt und die 

Welt als Möglichkeit zur Noch-nicht-Wirklichkeit entdramatisiert:   

 

Unsere Anschauung von unserer Umgebung, aber auch von uns selbst, ändert sich mit jedem 

Tag. Wir leben in einer Durchgangszeit. Vielleicht dauert sie, wenn wir unsere tiefsten 

Aufgaben nicht besser anpacken als bisher, bis zum Ende des Planeten. Trotzdem soll man, 
wenn man ins Dunkel gestellt ist, nicht wie ein Kind aus Angst zu singen beginnen. Ein solcher 

Gesang aus Angst ist es aber, wenn man so tut, als wüsste man, wie man sich hinieden zu 

benehmen hat; da kannst du grundstürzend brüllen, es ist doch nur Angst! Übrigens bin ich 
überzeugt: Wir gallopieren! Wir sind noch weit von den Zielen entfernt, sie rücken nicht näher, 

wir sehen sie überhaupt nicht, wir werden uns noch oft verreiten und die Pferde wechseln 

müssen; aber eines Tages – übermorgen oder in zweitausend Jahren – wird der Horizont zu 

fließen beginnen und uns brausend entgegenstürzen! (MoE, S.215) 

 

 

5. Theorie und Praxis 

 

Die Differenz Medium/Form, die wir als Wirklichkeits- und 

Möglichkeitssinn in der Formen der Parodie und der Utopie betrachtet 

haben, eröffnet neue Differenzen. Das heißt: Die Formen der Utopie und 

der Parodie werden wiederum zum Medium für eine weitere Form, sodass 

man behaupten kann, dass das Medium in sich selbst zirkuliere. Konkreter 

gesagt: Es geht um die Differenz zwischen Theorie und Praxis85, welche 

den Text überdeterminiert. Theorie und Poiesis erzeugen im Text zwei  

Ereignissequenzen, deren Differenz in den Personen des Textes inszeniert 
                                                
84 Ebd., S.430. 
85 Diese Differenz verdanken wir Peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung 

von Theorie und Praxis, in: Gripp-Hagelstange, Helga (Hg.): Niklas Luhmanns Denken. 

Interdisziplinäre Einflüsse und Wirkungen, Konstanz: UVK Universitätsverlag 2000, S.53-74. 



42 

 

wird. Das bedeutet schon der Begriff Autopoiesis, nämlich theoretische, 

reflexive Betrachtung und poetische, rhetorische Mittel (Figuren und 

Tropen)86, als Mitteilungsformen des Romans. Mehr noch: Die Differenz 

von Theorie und Praxis ist die Form der Selbstreferenz des Werkes, die in 

dem Wiedereintritt der Sprache in allen möglichen Formen besteht. Die 

Theorie im Roman will nicht nur sehen, nicht nur ordnen, sondern sie 

betrifft vielmehr seine Selbstreferenz. Der Roman spielt sozusagen mit 

seiner Selbstbegrenzung und seiner Selbstpotenzierung und wird somit zu 

einer Verdichtung von Bezeichnungen und Unterscheidungen in die 

Sprache hinein, eben durch die Ziehung und Überschreitung der Grenze 

zwischen Theorie und Schreibpraxis. Theorie und Poiesis bezeichnen die 

Darstellungsästhetik des Musilschen Werkes. Diese ist genauer besehen die 

symbiotische Beziehung zwischen Theorie und Poiesis, die Gleichstellung 

von begrifflicher, eigentlicher und von metaphorischer, uneigentlicher 

Rede. Die Einheit von Theorie und Poiesis ist die wiederholbare Einheit 

der Paradoxie des Werkes, Narration zu sein und doch theoretische 

Passagen zu enthalten, was die Struktur seiner Gattung als Erzählung 

bestimmt. Reflexion und Poiesis sind die zwei Seiten zwischen denen das 

Werk oszilliert. Genauer gesagt: Musils Werk ist eine Oszillation zwischen 

theoretischen und poetischen Sichten, zwischen Fernsicht (Abstraktion) 

und Nahsicht (Konkretion bzw. Exaktheit), also wieder Beobachtung. 

Musil selbst schreibt: „Kunst aber ist etwas theoretisches(!), d.h. wörtlich 

übersetzt: Spähendes“.87 Diese reflexive Brechung der Zeichenoperation 

und mediale Brechung der Formen ist die notwendig andere Seite für die 

Entfaltung der Analogien, die den Relationen der Ereignisse schematisch 

zugrunde liegen. Diese Unterscheidung ist eine kontinente, also 
                                                
86 Die Unterscheidung von Theorie und Poiesis ist die Form der romantischen Ironie, in der die 

Literatur ihre Form theoretisch reflektiert. 
87 Musil, Robert: Gesammelte Werke in neun Bänden, Bd. 8, S.1351. 



43 

 

geschlossene Unterscheidung, denn alles, was auf der Seite der Poiesis 

erzählt wird, bestimmt das, was auf der anderen Seite zu theoretischen 

Betrachtungen führen kann.  

Doch damit nicht genug. Das Werk ist ein kontinenter Raum, wo die 

Unterscheidung Theorie und Praxis durch Seitenwechsel seine Kohärenz 

ausmacht. Aus diesem Grund ist das Werk eine dichte Erzählung, wo 

asymmetrisch und heterarchisch das Erzählgeschehen nicht nur von Essays 

unterbrochen wird, sondern auch das Bewusstwerden der Literatur ihrer 

selbst als Ende der Unschuld ankündigt wird. Anders gesagt: Die Theorie 

vibriert feste Grenzüberzeugungen, die die Personen vertreten, die 

Sicherheit von kulturellen Semantiken und führt dadurch zur Kritik, zur 

Skepsis: „Im Moment, in dem die Unterscheidung Medium/Form 

bezeichnet werden kann, fallen massiv Naivitätsverluste an.“88  

Das Theoretische findet im Werk eine multiple Anwendung, nämlich als 

Kommentar, als Bericht, als Essay. Die Atmosphäre des Werkes ist der 

Reflexionspathos der Theorie. Musil integriert bewusst den Essay in seine 

Erzählung als „neue Erzähltechnik“89. Die Theorie pluralisiert die Poiesis 

des Werkes und macht es zu einem polykontexturalen, indem sie das 

sinnlich scheinbar Evidente negiert90, durch die Abstraktion, die Distanz. 

Die Fernsicht der Theorie ist nämlich eine distanzierte Beobachtung. Es 

geht um „die laufende Bereitschaft zur Negation des sinnlich scheinbar 

Evidenten.“91 Stattdessen bietet sie begriffliche Genauigkeit und Klarheit. 

Die Poiesis bietet also sinnliche Evidenz, die Theorie begriffliche Evidenz 

in sprachlicher Präzision. Die Theorie versucht die rhetorischen Mittel zu 

instruieren, denn sie kommt gerade aus der Unvollständigkeit der Sprache. 

                                                
88 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.170. 
89 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1983, S.585. 
90 Vgl. Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.14. 
91 Ebd., S.14.  



44 

 

Man kann folglich sagen, dass die Differenz Theorie und Poiesis völlig 

kompatibel mit der Exaktheitsutopie Musils ist. Auch die Mystik der 

Geschwistergespräche ist ein theoretisches Arrangement von 

Beobachtungen. Folgende Notiz Musils soll das veranschaulichen: 

 

Ich weiß, dass die Theorie gar nicht grau ist, sondern für jede Kunst die weiten Perspektiven der 

Freiheit bedeutet. Sie ist die Landkarte für den Wanderer der Kunst, die alle Wege und 

Möglichkeiten zeigt, und was zwingende Notwendigkeit zu sein schien, als einen zufälligen 

Weg unter hundert anderen entlarvt. Die Theorie ist es, die den Mut zu Kolumbusfahrten gibt 
und jeden Schritt zu einem Akt freier Wahl macht. Warum das Misstrauen gegen die Theorie? 

Sie muß gar nicht stimmen, um große Werke zu inspirieren. Fast alle großen Entdeckungen der 

Menschheit gingen von einer falschen Hypothese aus. Auch ist eine Theorie sehr leicht zu 
beseitigen, wenn sie nicht mehr funktioniert. Aber die praktischen Erfahrungen des Zufalls 

verrammen wie schwere, undurchsichtige Wände den Weg. Noch nie ist eine Kunst groß 

geworden ohne Theorie. Damit will ich nicht gesagt haben, dass der Künstler unbedingt 
‘gelehrt’ sein muß, und ich kenne auch die allgemeine (allzu allgemeine!) Ansicht vom Werte 

des ‘unbewussten Schaffens’. Doch kommt es darauf an, auf welchem Bewusstseinsniveau des 

Geistes einer ‘unbewusst’ schafft […].92 

 

Die Dominanz des Theoretischen im Musils Werk wird zur Praxis bzw. zu 

seiner Poiesis, sodass man in bekannt plakativer Formulierung sagen kann, 

dass bei Musil Folgendes gilt: „Theorie ist selbst eine Praxis.“93 Theorie 

hat bei Musil eine essaystische Form. Der Einsatz des Essayistischen ist ein 

Ersatz für die Metaphysik, für die transzendentale Wahrheit und nimmt die 

Potenz der Doxa: „Theorien sind, seitdem die Gesellschaft in diesem Sinne 

modern geworden ist, (komplexe) Äußerungen, die als Handlungen in 

einem sehr genauen Sinne begriffen werden. Sie sind selbst doxai.“94 

Musils Genauigkeit im Essay bzw. perfekte Immanenz in der Sprache ist 

die höchste Form der Poesie und als solche kommt ein alter Topos der 

aristotelischen Theorie als höchste Form der Praxis zum Ausdruck. 

Luhmann hat einmal ausgesprochen, „dass er sich vorstellen könne, 

                                                
92 Musil, Robert: Essays und Reden. Kritik. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1983, S.1137. 
93 Peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung von Theorie und Praxis, S.67. 
94 Ebd. 



45 

 

Theorie in ihrer Abschlussform wäre ein Lehrgedicht.“95 Der Essay ist die 

Lebensform der Möglichkeitsmenschen, nicht nur eine Gattung. Wir lesen 

diesbezüglich folgende Bemerkung im Roman: 

 

Die Dialektik, die Genügsamkeit des theoretischen Menschen betrachtet N(ietzsche) als Zeichen 

des Niedergangs, (...). hier trennt sich Anders (d.i. Ulrich) von N. denn er schwärmt für den 
theoretischen Menschen. Man kommt ja auch sonst zu einer blöden Lebensidolatrie; aber 

Anders kommt auf den Sand mit seiner schließlichen Ataraxie des theoretischen Menschen. 

(MoE, S.1779) 

 

Musils Werk praktiziert die Differenz von narrativem Roman und 

essayistischem Roman, von Literatur und Leben96, von „Denkgewohnheit 

und Lebenshaltung“ (MoE, S.246). Der Essay ist das Lebensprojekt des 

Möglichkeitssinns, das den Weg der Introspektion bahnt: „Das Vergnügen, 

einen Essay zu schreiben, besteht vielleicht darin, dass man auf versteckten 

Wegen zu sich selbst gelangt (zu diesem Ich, das ein alter Bekannter ist, 

dem man nie nahe genug kommt).“97 

Der Stil des Essays und seine Integration in den Roman ist die Präsenz der 

theoretischen Reflexion. Hier liegt auch das Prinzip der Variation im 

Musils Text.98 Der Essay ist Experiment, Spiel, Unsicherheit, Ironie, 

Unfertigkeit, Perspektivität:  

 

Ich kenne in der Tat nur Teilantworten oder Antworten, die nur zum Teil befriedigen. Aber 

gerade in diesem Mangel, der ungeachtet allen Bemühens, ihn zu beheben, bestehen bleibt, 

erkenne ich die Notwendigkeit, dass einer einmal nicht in fertiger Überzeugung der Sache 

                                                
95 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.8. 
96 Walther Petry spricht im Falle Musils von einem figurierten Essay. Jacques Bouveresse: 

Genauigkeit und Leidenschaft, in: Musil-Forum, Bd. 29, S.1-56, hier S.12. 
97 Starobinski, Jean: Die Ethik des Essays. Ein Gespräch, in: Neue Rundschau, 98, 1987, S.5-22, 
hier: S.5f. 
98 Andere Interpreten sehen den Essay als ist ein Krisensymptom der Moderne, weil dabei das 

kulturelle Gedächtnis überläuft. Der Essay wird in diesem Fall mit dem Aufschwung des 
Zeitschriften- und Zeitungswesens verbunden. Vgl. Müller-Frank, Wolfgang: Erfahrung und 

Experiment: Studien zur Theorie und Geschichte des Essayismus, Berlin: Akademie-Verlag 

1995, S.281. 



46 

 

entspricht, sondern aus der unverhohlenen Hilflosigkeit heraus, in der wir uns trotz aller Phrasen 

ihr gegenüber befinden. […]99 

 

Dieser Ansatz rechtfertigt die Aufhebung von dogmatischen 

Wirklichkeiten sowohl auf der Theorieseite als auch auf der Poesieseite. 

Essay bedeutet Versuch, in dem die Differenz von Wirklichkeit und 

Möglichkeit geäußert wird, sodass Musil formuliert: „Für mich knüpfen 

sich an das Wort Essay Ethik und Ästhetik.“100 Das Schema der 

Unterscheidung Theorie und Praxis bricht jede Gewissheit, indem sie 

zwischen jedem kontingent anfallenden Aufbau von Strukturen und der 

dabei anfallenden Destruktion oszilliert. Mit dem essaystischen Stil 

verbindet sich das Wahrscheinliche der Musilschen Literatur, das eben 

diese theoriegeleitete Hypothese im Ereignis der Bedingung ‘wenn …, 

dann’ ist, auf der die Operation des Werkes aufgebaut wird. Das ‘wenn … 

dann’ ist die sprachliche Struktur der Einheit der beiden Seiten der 

Wirklichkeit und der Möglichkeit. Es ist das Gesetz der erzählenden Form 

des Musilschen Werkes. Theorie und Poiesis werden verwendet, um 

Zielhypothesen zu äußern, d.h. empirische Veränderungen zu behaupten, 

doch das wird in der Rhetorik von Versprechungen formuliert. Bei der 

Theorie stützt man sich auf Hypothesen, die mit der Poiesis verglichen 

werden und darin eine Bestätigung finden. Auf eine Formel gebracht: Das 

Schema substituiert den unmarked state in der Form der Hypothese.101 

                                                
99 Musil, Robert: Gesammelte Werke in neun Bänden, Bd. 8, S.1918. 
100 Ebd., S.1334. 
101 „Bescheinigt man dem modernen Roman (Mann, Musil, Proust usw.), er besitze eine 

„Reflexionsschärfe, die man manchem Philosophen gönnen möchte“ (Gehlen), so ist dieses 

Urteil insofern schief, als Reflexion und semantische Überdehnung des Dargestellten in solchen 
Romanen in die Zurückweisung der Denkansprüche münden, ja narrativ in die stillschweigende 

Rehabilitierung der stummen Materialität und Präsenz gänzlich anderer (etwa missverständlich 

‘körperlich’ zu nennender) Situationen („der andere Zustand“ z.B. bei Musil) umschlagen.“  

Pfeiffer, Ludwig: Dimensionen der ‘Literatur’. Ein spekulativer Versuch, in: Gumbrecht, Hans-

Ulrich/Pfeiffer, Ludwig K. (Hg.): Materialität der Kommunikation, 2. Aufl., Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1995, S.730-760, hier S.735. 



47 

 

Die Theorie102 ist da, um die Funktionen von soziokulturellen Ordnungen 

aufzuzeigen und ebenso die Position des Menschen in dieser funktionalen 

Gliederung in der Austauschbarkeit der Rollen zu verorten. Das Werk lässt 

somit alle möglichen Sinnofferten zu, als auch alle möglichen 

Präsentationen, also auch den Gegensinn, den Ausschluss von anderen 

Präsentationen. Das ist eine nachzeichnende Folge der funktionalen 

Differenzierung der Moderne. Die Erzählung wird zu einer Vorführung 

von uni-versalen Optionen in einer Synthese von äquivalent besetzten 

Textstellen. Diese Optionen sind Projektionen von Sinn in der Oberfläche. 

Dadurch werden Formen abgewonnen: „als Epiphanien eines bestimmten 

(und sofort wieder auflösbaren) Sinns.“103 Das macht das Werk zu einer 

Sinnverkettung, zu einer Verknüpfung von Sichten (Projektionen) in der 

Zeit durch die Zeit. Anders gewendet: Theoretische und poietische Formen 

sind Kippfiguren, eine Form rutscht oder kippt in eine andere. Das bedeutet 

dann, dass es kein Dahinter des Sinns gibt. Es gibt Formen in der 

Oberfläche, die - wie schon bemerkt - erscheinen und zerfallen. Es geht um 

Oberfläche, denn das Werk operiert auf der Innenseite der Form. Insofern 

ist jede Operation des Werkes jederzeit dauernde und akute Gegenwart. 

Jedes Kreuzen der Seite führt nicht in einen freigelassenen Raum, sondern 

auf eine weitere Innenseite der Sprache im geschlossenen Raum des 

Werkes. So werden gleiche Motive, gleiche Themen wiederholt also 

austauschbar in einer Simultanappräsentation von aktualisierbarer 

Selektion und dem Horizont der Nicht-Auswahl. Dadurch bekommt das 

Werk innere Perfektion und universale Inhärenz. 

 

                                                
102 Nur in Parenthese: Zur Theorie im antiken Sinne gehört die Muße und eine moralfreie Moral, 
was völlig kompatibel mit Ulrichs Nichtstuerei und seinem Postilat der Ethik (die Moral selbst 

ist unmoralische) ist.  
103 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.77. 



48 

 

6. Die Differenz von Medium und Form 

 

Während die Differenz System/Umwelt eine extreme Unterscheidung des 

Werks ist, ist die Differenz Medium/Form104 die interne und einzig im 

literarischen System überhaupt vorkommende Unterscheidung, als 

„entfaltete Selbstreferenz und zwar zeitlich entfaltete Selbstreferenz.“105 Im 

Unterschied zu Benjamin, der im Verhältnis von Medium und Form eine 

Steigerung sieht,106 markiert und grenzt das Werk - aus Luhmanns 

Gesichtspunkt - durch die Differenz Medium (Ereignis) / Form (Struktur) 

seinen eigenen Raum ab, in dem es mit seinen Unterscheidungen operiert 

und seine eigenen Formen bestimmt. In der epischen Breite der Zeichen in 

Musils Werk lässt sich unschwer folgende These Luhmanns konstatieren:  

 

natürlich limitieren Medien das, was man mit ihnen anfangen kann. Sie schließen, da sie ja 
ihrerseits aus Elementen bestehen, Beliebigkeit aus. Aber das Arsenal ihrer Möglichkeiten 

bleibt im Normalfalle groß genug, um nicht auf wenige Formen festgelegt zu sein, denn das 

würde schließlich die Unterscheidung kollabieren.107 

 

Musil betrachtet eben diese Limitierung der Sprache als „Rettung aus dem 

Meere der Unendlichkeit. [...] (als) uralte(n) Zauber, [...]“. (MoE, S.1088) 

Das Werk ist somit Resultat einer interpunktierten Zeichenverteilung in der 

Zeit. 

Zeichen dienen als Medium, das Möglichkeiten besitzt, um eine Reihe von 

Formen zu prozessieren, die das Medium erkennen lässt.108 Das ist möglich 

                                                
104 Die Medium/Form-Unterscheidung hat Luhmann aus der Ding/Medium-Differenz von Fritz 

Heider abgezogen und für eigene Theoriezwecke präpariert. 
105 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd. 1, S.61. 
106 Vgl. Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.464. 
107 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.170. 
108 Der sprachliche Bereich „[…] ist begrenzt und unendlich zugleich; begrenzt, weil alles, was 

wir sagen, eine Beschreibung ist, und unendlich, weil jede Beschreibung in uns selbst die Basis 

für neue Orientierungsinteraktionen und folglich neue Beschreibungen konstituiert.“ Maturana, 



49 

 

zumal die Zeichen autorefentiell sind, d.h. auf sich selbst verweisen und 

nicht auf Gegenstände außerhalb des Werkes.109 Die Zeichen der Erzählung 

verweisen auf Welt, die aber auf das Werk zurückverweisen, sodass die 

Zeichen isoliert110, d.h. unabhängig von der gegenständlichen und 

ereignishaften Umwelt sind: „Welt ist somit als Sinnkorrelat zu begreifen, 

als Weltillusion gleichsam, die dem Undsoweiter aller sinnhaften 

Verweisungen mit Einschluß ihres Zurückführens auf sich selbst einen 

aktuell nie vollziehbaren Abschluß gibt.“111 Dass das Zeichen auf nichts 

verweist, ist auch Musils Anmerkung. In seinen 1925 verfassten Ansätzen 

zu neuer Ästhetik wird die Isolation des Zeichens als Prinzip der Literatur 

betrachtet: „je eindrucksärmer ein der Wahrnehmung dargebotenes 

Material ist, desto deutlicher die darin enthaltenen Beziehungen.“112  

Akzeptiert man diese Voraussetzung, lässt sich das Werk als Möglichkeit 

des Experimentierens mit den Zeichen begreifen, und zwar nicht nur im 

Medium der Sprache, sondern auch in allen Ereignissen des Lebens als 

„chemische Verbindungsmöglichkeiten“ (MoE, S.251), die autopoietisch 

bearbeitet werden. Die Autopoiesis des Werkes ist die ereignishafte 

Verkettung von sprachlichen Zeichen in der Ordnung des Experiments. Die 

                                                                                                                                          
Humberto R.:  Erkennen. Die Organisation und Verkörperung von Wirklichkeit. Ausgewählte 

Arbeiten zur biologischen Epistemologie, Wiesbaden: Vieweg/Braunschweig, 1982, S.53.  
109 Die Semantik der literarischen Zeichen ist also unabhängig von ihrem Verweis auf die 

Objektwelt. Vgl. Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 1, Opladen: Westdeutscher 

Verlag 1981, S.19. Das bedeutet nicht, dass Zeichen referenzlos im Sinne Roland Barthes sind. 
Bei Luhmann wird die klassische Unterscheidung zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem 

beibehalten. Diese Behauptung erinnert uns an Baudrillands Simulation:  „ dass alle Zeichen 

von nun an miteinander austauschbar sind, ohne gegen das Wirkliche ausgetauscht werden zu 

können. Tatsächlich werden Zeichen nur unter der Bedingung ausgetauscht, dass sie nicht 
länger gegen das Wirkliche austauschbar sind.“ Hier zit. in: Schulte-Sasse, Jochen: Von der 

schriftlichen zur elektronischen Kultur: Über neuere Wechselbeziehungen zwischen 

Mediengeschichte und Kulturgeschichte, in: Materialität der Kommunikation, S.429-453, hier 
S.441. 
110 Das mag Saussures Arbitrarität sein. 
111 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S.62. Die Semantik der literarischen Zeichen ist 
unabhängig  von ihrem Verweis auf die empirische Welt.  
112 Musil, Robert: Gesammelte Werke in neun Bänden, hg. von Adolf Frisé, Bd. 2, Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt 1978, S.1139.  



50 

 

Potenz und die Disposition von Zeichen sind Kennzeichen des 

Experiments mit der Sprache. So sind die Experimente Musils eine 

sinnproduzierende Analogie, aber in der Negation des Sinns113 einer 

konventionellen Semantik, oder anders in der Verwirrung von Zeichen, die 

durch das ‘wie’ die eigentliche Bedeutung mit einer uneigentlichen 

verbindet. Hier liegt die Grundlage der Bezeichnung des Werkes als eine 

Abfolge von Metaphern, deren Sinn als metonymische Negation von 

Sinneffekten ist, die in ihrem Überschuss eine Kontingenz der sprachlichen 

Identität bewirken114 oder anders gewendet, man erkennt, wie die Form die 

Kontingenz des Mediums zu tragen vermag.  

Nicht nur Worte, sondern die ganze Welt wird zum Zeichenvorrat 

umgebildet. Die Welt wird „mit einem ‘Laboratorium’, (mit) einer 

‘Experimentalgemeinschaft’“ (MoE, S.1414) verglichen, was die 

Wahlmöglichkeiten immer größer macht. So ist die Welt als etwas 

Unbewegtes, sie ist da als etwas, deren Einheit unerreichbar ist, doch „man 

ist erstaunt über die fortwährende Unruhe der Dinge.“ (MoE, S.1743) Das 

ermöglicht die Konstitution eines imaginären Raumes, der unmarked state 

tritt in diesen Raum ein, hinter dessen Rahmen115 die Welt des Werkes sich 

                                                
113 „Jeder Anlauf zur Negation von Sinn überhaupt würde also Sinn wieder voraussetzen, würde 
in der Welt stattfinden müssen. Sinn ist also eine unnegierbare, eine differenzlose Kategorie. 

[…] Sinnlosigkeit ist ein Spezialphänomen, es ist überhaupt nur im Bereich der Zeichen 

möglich und besteht in einer Verwirrung von Zeichen.“ Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.96 
Die Sinnlosigkeit als Verwirrung der Zeichen findet sich bei Freud in seinem Begriff des 

Witzes: „Der Unsinn, der im Gedankenwitz stehengeblieben ist, erwirbt sekundär die Funktion, 

unsere Aufmerksamkeit durch Verblüffung zu spannen, er dient als Verstärkungsmittel für die 

Wirkung des Witzes.“ Freud, Sigmund: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten, In: 
Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud u.a., Bd. 6, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch 1961, 

S.155, Anm.1. 
114 „Es ist nicht so, dass es einfach zwei Bedeutungen gäbe, eine buchstäbliche und eine 
figurative, und dass wir nur zu entscheiden hätten, welche von beiden Bedeutungen in dieser 

Situation richtig wäre. […] Rhetorik ist die radikale Suspendierung der Logik und eröffnet 

schwindelerregende Möglichkeiten referentieller Verwirrung.“ Paul de Man, Semiologie und 
Rhetorik, in: Allegorie des Lesens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S.31-51, hier: S.39f. 
115 „Jedes Kunstwerk bringt den Rahmen mit auf die Welt, muss die Kunst merken lassen“. 

A.W. Schlegel: Kritische Schriften und Briefe, Bd. 3, Stuttgart: Kohlmammer 1965, S.59. 



51 

 

entwickelt. Zeichen werden ein-geteilt, zerlegt und wieder in der 

wiederholbaren Sequenzierung von sprachlichen Operationen verknüpft. 

„Hierbei kommt die Fremdreferenz der Zeichen ins Spiel, deren Rolle sich 

jedoch auf die ‘Überprüfung’ der Korrektheit der Zerlegung beschränkt 

und in die operative Bestimmung der Form nicht eingreift: […].“116 Es 

werden Zeichen er-zählt117, die die Welt ausschließen, und sich doch in der 

Welt befinden. Dieses Paradox lässt sich durch das Theorem begründet, 

dass die Welt nach Luhmann eine differenzlose Kategorie ist, eine Einheit, 

auf die sich alle möglichen Formen gründen. Insofern ist nicht nur  die 

Welt Grund und Richtung aller Sinnbildung, sondern auch die im Werk 

auftretenden Figuren sind welthaftig und welthaltig. Welt erscheint in der 

Form des Zeichens: „Als Welt kann man jetzt nur noch das bezeichnen(!), 

was durch die Form des Zeichens gespalten wird.“118 Die Paradoxie der 

Erzählung ist, dass sie die Außenseite, die Welt zur Innenseite 

transformiert. Die Welt ist nicht mehr wie in der vormodernen Kunst das 

Objekt der Literatur, sondern ihr Medium, sie ist nach Luhmann 

Weltkunst.119 Es geht nämlich um die Bewusstmachung des Verlustes der 

Welteinheit: „Man kann sie (die Welt) nicht als Objekt, sondern als 

                                                
116 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S.114. Die Semantik der literarischen Zeichen ist 

unabhängig  von ihrem Verweis auf die empirische Welt.   
117 Dass der Text erzählt, ist in Parallele zu sehen mit der Position Ulrichs am Fenster, indem er 

die Welt zählend zu beobachten versucht. Wir kommen darauf zurück. 
118 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form 1993, S.60. Das Ausrufezeichen steht da, um das 

Paradox der Literatur zu unterstreichen, nämlich Welt in deren Auflösung doch noch 

bezeichnen zu können. 
119 Weltkunst heißt bei Luhmann nicht: „eine Kunst, die die Welt auf überlegene Weise 

repräsentiert, sondern eine Kunst, die die Welt beim Beobachtetwerden beobachtet und dabei 

auf Unterscheidungen achtet, von denen abhängt, was gesehen und was nicht gesehen werden 
kann. Nur so kann für Funktionalität das Recht zu eigener Objektivität reklamiert werden und 

nur so kann der realen Realität des Üblichen eine andere Realität gegenübergestellt werden.“ 

Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.40. 



52 

 

Medium, dem Form in den selbstgesetzten Formen (Konstruktionen) der 

Kunst gegeben wird.“120 

Das Experimentieren mit den Zeichen bzw. mit der Welt wird durch die 

Überfülle der im Roman auftretenden Vergleiche verstärkt. Eine häufig 

verwendete Vergleichsform fußt auf der Kombination der 

Vergleichspartikel ‘als ob’ mit einem Potentialis oder Irrealis, wobei es um 

die Unterscheidung von wirklichem Geschehen und fiktivem Geschehen 

geht:  

 

‘Ich will nicht sprechen, du bist mir widerwärtig!!’ antwortete Clarisse, plötzlich wieder in 

vollem Besitz ihrer Stimmittel und diese so zielbewusst ausnützend, als fiele eine schwere 
Porzellanschlüssel genau zwischen ihren und Walters Füssen zur Erde. Walter trat einen Schritt 

zurück und sah sie überrascht an. (MoE, S.609) 

 

Die Szene bekommt eine Ereignishaftigkeit eben und nur durch den 

Vergleich, den die Grenze zwischen Wirklichem und Fiktivem kreuzt und 

eine Potenzierung der Situation bewirkt. Die Figur ‘als ob’ ist somit eine 

Idealisierung,121 in der Notwendigkeit und Kontingenz, Wirklichkeit und 

Möglichkeit im Modus des Zufalls eins sind. Der Figur werden Motive 

untergeschoben, es wird so getan, als ob es sich um ihre tatsächlichen 

originären Motive handle. Es geht um die Gegenüberstellung von zwei 

Perspektiven, um die „Vertauschbarkeit der Standorte“.122 Durch ‘als’ ob 

kann die Figur die Rolle eines anderen d.i. einer realen Person emphatisch 

übernehmen bzw. reißen. Andere Wort-Barren für Unterscheidungen in der 

Form des Vergleichs, die im Werk häufig anzutreffen sind, sind das Verb 

‘gleichen’ und das Wort ‘sozusagen’. 

                                                
120 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S.30. 
121 Vgl. Schütz. Hier zit. in: Wittenbecher, Iris: Verstehen ohne zu verstehen. Soziologische 
Systemtheorie und Hermeneutik in vergleichender Differenz, Wiesbaden: Deutscher 

Universitäts-Verlag 1999, S.102.  
122 Nach Schütz. Hier zit. in: ebd., S.103. 



53 

 

Das Spiel mit dem Zeichen123 wird zum Spiel mit der Welt, und das obwohl 

oder besser gesagt, weil man weiß, dass die Welt die andere Seite ist. 

Dadurch bekommt das Zeichen eine Selbstevidenz, was völlig kompatibel 

mit Luhmanns autopoietischem Begriff ist. Mit anderen Worten: Es geht 

nicht einfach um eine artikulatorische Veränderung der Sprache, sondern 

um eine Variante der Signifikate.   

Die Sprache der Literatur ist die Sprache der Welt, d.h. die Form der Welt 

in  Zeichenverwendung: 

  

Form ist demnach ein Einschnitt, eine Verletzung eines unbestimmten Bereichs von 

Möglichkeiten durch eine Unterscheidung, eine Transformation unbestimmbarer in 
bestimmbare Komplexität. Was vorlag, bleibt dabei erhalten, es nimmt nur Form an. Es entsteht 

(…) eine Innenseite und eine Außenseite. Und beides ist die Form. Und beides heißt: die Welt 

als Differenz. (…) Form besitzt die Fähigkeit, das durch sie Unterschiedene lebendig zu 
machen, und zwar nach beiden Seiten.124 

 

Sprache ist ein mediales Substrat. Sie ist der gemeinsame Nenner der Welt 

des Werks mit der äußeren Welt (denn sonst wie könnte das Werk Welt in 

der Welt erscheinen lassen), sie ist somit der Auslöser für Wahrnehmung 

und Beobachten des Werkes: „Was (aber) garantiert, wenn nicht die Welt, 

die Haltbarkeit der Sprache?“125 Sprache ist bei Luhmann die 

Repräsentation der Sinnförmigkeit von Welt, die strukturelle Kopplung 

zwischen Kommunikation und Bewusstsein. 

Unter diesem Aspekt verwenden Leben und Kunst Zeichen jedoch in 

differenter Form. Diese Differenz spielt eine entscheidende Rolle bei 

Musil. Im Werk wird behauptet, man lebt in der Allegorie, „wo alles mehr 

                                                
123 „Die Sprache spielt nur mit sich selbst. Ihre reine Form ist das Schwatzen. Wenn man ihren 
inneren Möglichkeiten gehorcht, und nur so, erzeugt man große Gedanken. Aber offenbar 

scheint diese selbstreferentielle Geschlossenheit der Sprache davon abzuhängen, dass die 

Teilnehmer dies nicht durchschauen und gerade nicht nur schwatzen, sondern Bestimmtes sagen 
wollen.“ Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd. 1, S.994f. 
124 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.10. 
125 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Bd.1, S.104f. 



54 

 

bedeutet, als ihm redlich zukommt“ (MoE, S.407), die Kunst dagegen 

reproduziert sich in der Form des Symbols, wo es keine Überdetermination 

der Fremdreferenz gibt: „[…] das ist offenkundig schon zuviel geworden 

und bewährt sich nicht mehr; […].“ (MoE, S.359) Man gibt den 

Geschehnissen Bedeutung, ohne zu wissen, ob sie wirklich geschehen sind, 

sodass die Bestimmungen eine „Fabel“ (MoE, S.364) bilden, die das Leben 

leitet und verführt.126 Daher erklärt sich der Vorschlag Ulrichs zu Diotima 

die Zeichen der Kunst ins Leben einzugliedern und „einander zu lieben, als 

ob Sie und ich Figuren eines Dichters wären“. (MoE, S.573) Dieses viel 

zitierte Zitat ist im Rahmen dieser Untersuchung als die Grundlage der 

Gleichstellung von Ethik und Ästhetik anzusehen.127   

Das Werk als Zwei-Seiten-Form ist nicht das Hinzufügen von etwas in 

einer Welt, sondern der Wechsel, das Kreuzen der Beobachtungsebene. 

Luhmanns Form ist die Simultaneität von Selbst- und Fremdreferenz. Die 

Form (Werk) der Form (Welt) ist ein Paradox. „Es geht um die Identität 

einer Differenz, um eine Unterscheidung, die sich selber in sich selber 

unterscheidet.“128 Die Identität der Zeichen ist ein Produkt der 

Differenzierung.129 Damit wird aber nicht von einer Dynamik der Zeichen, 

sondern vielmehr von einer Dynamik der Systembildung behauptet. 

                                                
126 Und an anderer Stelle noch expliziter: Dieser Zeit wird ein „Hang zur Allegorie“ (MoE, 
S.404) bescheinigt. 
127 Dieses Postulat lässt sich mit dem Postulat der alten Griechen parallelisieren, das nach 

Michel Foucault in der „Konstitution einer Ethik als eine Ästhetik der Existenz“ bestand. Hier 

zit. in: Eickelpasch, Rolf/Nassehi, Armin (Hg.): Utopie und Moderne, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 1996, S.153. 
128 Luhmann Niklas: Die Paradoxie der Form, in: Baecker (Hg.): Kalkül der Form, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1993, S.197-212, hier S.201. 
129 Während sich die Dekonstruktion für die Form des Zeichens und des Bezeichnens 

interessiert, interessiert sich die Systemtheorie für die Form, insofern sie durch die 

Unterscheidung die Welt resultiert. Vgl. dazu ausführlicher: Nassehi, Armin: Differend, 
Differance und Distinction. Zur Differenz der Differenzen bei Lyotard, Derrida und in der 

Formenlogik, in: Berg, de Heng/Prangel, Matthias (Hg.): Differenzen. Systemtheorie zwischen 

Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tübingen/Basel:  Francke Verlag 1995, S.37-60.  



55 

 

Jede Form ist  Einschnitt in die Welt, eine „Verletzung“ nach Luhmann130, 

ein „Zerreissen“ der einen Welt nach Musil. (vgl. MoE, S.762) Von hier 

aus bietet sich ein Ansatz für das Verstehen des literarischen Werkes 

überhaupt an, das in der Differenz der Welt als Realität und als 

Fiktionalität, in der Barre zwischen realen bzw. vertrauten 

Ordnungswirklichkeiten und fiktionalen bzw. überraschenden 

Ordnungsmöglichkeiten steht. Um Luhmann zu zitieren:  

 

Indem der realen Realität eine fiktionale gegenübergestellt wird, erzeugt die Kunst auf beiden 

Seiten ihrer Form einen Zustand, der vorher nicht da war oder jedenfalls nicht beobachtet 

werden konnte. Die reale Realität wird zum normalen Alltag, zum Bereich der vertrauten 
Erwartungen. Die fiktionale Realität wird zum Bereich der Reflexion anderer (unvertrauter, 

überraschender, nur artifiziell zu gewinnenden) Ordnungsmöglichkeiten.131  

 

Form ist der Raum, der durch die beiden Seiten der Unterscheidung 

aufgespannt wird. Man beobachtet das Gewinnen von Form, das Einsetzen 

von Markierungen in einem Raum, wo schon vieles geschieht und in einer 

Zeit, die läuft. Damit korrespondiert nun die folgende Passage aus Musils 

Roman: 

 

Hunderte von menschlichen Ordnungen sind gekommen und gegangen; von den Göttern bis zu 

den Nadeln des Schmucks, und von der Psychologie bis zum Grammophon jede dunkle Einheit, 

jede ein dunkler Glaube, die letzte, die aufsteigende zu sein, und jede nach einigen hundert oder 
tausend Jahren geheimnisvoll zusammensinkend und zu Schutt und Bauplatz vergehend: Was 

ist dies andres als ein Herausklettern aus dem Nichts, jedes Mal nach einer anderen Seite 

versucht? Was ist alles, was wir tun, andres als eine nervöse Angst, nichts zu sein (.) (MoE, 
S.1745) 

 

Das Werk als Form mit zwei Seiten markiert die Welt als Differenz mit 

zwei Seiten: Welt als Sprache und Welt als Bild. Wörter und Bilder, in 

denen sich Realität und Imagination ineinander schieben, bedürfen einer 

autopoietischen Präsenz. Das Werk ist eben die Differenz von Bild und 

                                                
130 Hier zit. aus: Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Systemtheorie und Hermeneutik, S.198. 
131 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.13. 



56 

 

Wort. Im Bild ist zu sehen, was geschrieben steht. In diesem Fall ist die 

Sprache Medium für die Evozierung des Bildes als  Wahrnehmung: „Durch 

solche Staffelungen lassen sich die Hinsichten vermehren, in denen man 

die Grenze zwischen Wahrnehmung und Kommunikation überqueren 

kann.“132 Aber auch hier geht es um die Selbstreferenz der Sprache: „Das 

Selbst transzendiert die Selbstreferenz, um sie in sich aufnehmen zu 

können.“133 Das Bild ist nicht nur ein anderer, paralleler Raum, sondern 

auch eine Analogie der narrativen Kontinuität. Die Analogie hat bei Musil 

einen intrinsischen Sinn. Es geht nicht einfach um ein Denken über seine 

Analogie zur Wahrnehmung, sondern um ein Denken, das analogisch und 

nicht logisch ist. Die Analogie des ‘Als-ob’ oder des ‘wie’ impliziert die 

Unerschöpflichkeit des Wahrnehmbaren, woran sich der Text adaptiv 

anpasst. Wenn man vom Analogischen spricht, dann bezieht man sich auf 

die Autopoiesis, auf das Unvorhersagbare sowohl der Denk- als auch der 

Schreibautopoiesis. Die Analogie ist Analogie im Sinne der strukturellen 

Kopplung von Denken und Schreiben in der Sprache. Das Werk operiert 

auf der Innenseite, auf der Sprache, hält aber die Welt als Bild bzw. als 

Wahrnehmung in der Außenseite lebendig und das dank der Form der 

Schrift, die beiden Seiten, die sie separiert, enthält. Aufschlussreich ist 

folgende Bemerkung Musils: 

 

Form schließt aus, indem sie sich schließt […]. Sie schließt versuchte Formteile aus, oft mit 

Verlust; sie schließt Gedanken (Einfälle) aus, die sich nicht ‘unterbringen’ lassen. Damit ist 

auch gesagt, dass Form etwas wie Zufall, wie Schicksal ist. Es hängt mit dem Überraschenden 
des Formeinfalles zusammen. Es gibt ihm das Glück einer Entscheidung […].134  

 

                                                
132 Schwanitz, Dietrich: Zur wechselseitigen Beobachtung von Systemtheorie und 

Dekonstruktion, in: Differenzen, Berg, de Heng/Prangel, Matthias (Hg.): Differenzen. 
Systemtheorie zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus, S.113-130, hier S.127.  
133 Luhmann, Niklas. Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S.605. 
134 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1983, S.974. 



57 

 

Und Entscheiden heißt Unterscheiden und Formen bilden. Mit Luhmann 

müssen „Formzwang“ und „Beobachtungsanweisung“ als konstitutive 

Elemente betrachtet werden.135 Das, was erzählt wird, lenkt die 

Aufmerksamkeit auf das, was auf der anderen Seite geschieht. Es geht um 

eine Kopräsenz durch die Partikel ‘vergleichsweise’. Im Roman heißt es:  

 

Denn die Dinge hingen von ihrem Gefühl ab. Oder vielmehr, es war da eine fortwährende 

Aktivität des Ich und der Dinge, die aufeinander eindrangen und einander nachgaben, als ob sie 
sich auf den zwei verschiedenen Seiten der gleichen elastischen Membran befänden. (MoE, 

S.1748f.) 

 

Das, was aber als Einheit der Welt in Sprache und Bild vorausgesetzt wird, 

bleibt unsichtbar. Es kann nur inszeniert werden im Programm des 

Scheiterns: „Form spielt mit Form, aber das Spiel bleibt formal. Es erreicht 

nie die ‘Materie’, es dient nie als Zeichen für etwas anderes.“136 Um noch 

mal zu wiederholen: Die Einheit der Welt findet sich nirgendwo im Bild, 

nirgendwo in den Ereignissen der Erzählung. 

 

Welt muss dann verstanden werden als die in allen Unterscheidungen vorausgesetzte Einheit, 

als das Nichtschematische der Schemata oder auch als der blinde Fleck aller Beobachtungen, 
also das, was man nicht sehen kann, wenn man das, was man beobachtet, mit Hilfe einer 

bestimmten Unterscheidung bezeichnet.137 

 

So wird die Einheit der Welt als Wirklichkeit und Möglichkeit der blinde 

Fleck des Werkes. Sie verschiebt sich im Werk selbst. „Es geht immer um 

Verschiebung des Unsichtbaren, aber nicht um ein Sichtbarmachen oder 

Präsentieren des an sich Unsichtbaren.“138 Die Welt ist sichtbar als 

Differenz, unsichtbar als Einheit. Sie unterscheidet sich im Werk um 

                                                
135 Vgl. Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.26. 
136 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.190. 
137 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.20. 
138 Ebd., S.58. 



58 

 

beobachtet zu werden. Die Welt wird zu einem weißen Blatt, der mit 

blinden Flecks erfüllt wird:  

 

Es ist nicht ein Objekt, das man bezeichnen könnte, sondern es ist ein Kontext, ein leerer Raum, 

ein ungeschriebenes Blatt, ein Zustand, den man ausfüllen soll und den man nicht zu fassen 

bekommt, der aber Spielraum gibt, für die eine oder die andere Formung in der Welt. Es ist also 
immer ein Hintergrundsbegriff.139  

 

Halten wir fest: Die Welt ist nicht ein Gegenüber des Werkes oder etwas 

Geheimnisvolles, sondern unbeobachtbar, also nicht als Einheit zu 

beobachten, nicht als Abschlussformel, als letzte Sinngebung. Das Werk ist 

demnach eine Metapher, indem es mit seiner eigenen Perspektive die Welt 

beobachtet. Es ist auch in seiner Autopoiesis eine Metonymie der 

Unbeobachtbarkeit der Welt. Diese bleibt in Bezug auf den Mann ohne 

Eigenschaften der ungeschriebene, der implizierte Kontext im Namen des 

anderen Zustands. Das Werk als Intelligenz des Nicht-Wissens140 

inszeniert Formen der Welt, Formen, die den unmarked state zurück in den 

marked state bringen, aber es weiß, dass es unmöglich ist, die Welt in eine 

Form zu bringen. Es geht also nicht um den Versuch, Zugang zur Welt zu 

finden, sondern die Unmittelbarkeit des Zugangs reflexiv zu brechen. 

Daher ist die moderne Literatur nicht Repräsentation, sondern Konstruktion 

von Welt. Als Projektion einer Welt oder als eine andere Welt gewinnt das 

Werk definitiven, autonomen Status und wird zum System. Deswegen 

nennt Luhmann - wie schon gesagt - die moderne Kunst Weltkunst in 

Differenz zur vormodernen Objektkunst, die sich auf die Imitation der 

vorhandenen Welt beschränkte. Weltkunst ist in der Systemtheorie infinites 

Durchspielen von möglichen Weltformen, die aber das Werk als 

Beobachter in eine Ausweglosigkeit führen:  

                                                
139 Ebd., S.52. 
140 Vgl. Baecker, Dirk: Wozu Systeme?, S.13. 



59 

 

Der Beobachter gewinnt Distanz. Er gewinnt die versprochenen neuen Möglichkeiten des 

Sehens. Aber er kann in dem Formenspiel, das er beobachtet, weder die Welt noch sich selbst 

wieder finden: oder dies nur mit Hilfe weiterer Unterscheidungen, mit denen sich das Problem 
der Lösung eines unlösbaren Problems verschiebt.141 

  

Das Resultat dieser Betrachtungen ist die hohe Dichte von Gleichnissen142, 

wo sich die zwei Seiten der Bezeichnung Sprache und Leben bzw. Welt auf 

der Innenseite des Romans befinden. Das Gleichnis ist die formale 

Kopplung von Selbst- und Fremdreferenz, ist der Isomorphismus von 

phonetischem Signifikant und materiellem Signifikat, es steht also in 

proportionaler Analogie. Für Musil ist die Form der Analogie ein 

„schwebendes Gleichgewicht“ (MoE, S.1645), eine Ähnlichkeit im Sinne 

der analogie entis von Aristoteles. Das Gleichnis ist ein sprachlicher 

Zugriff, der Knappheit erzeugt, indem er das, was er schafft, die Differenz 

zwischen Kunst und Welt, beseitigen will. Das Gleichnis schafft also einen 

Vergleich, den das Werk als die andere Seite eigentlich aufheben will. Es 

ist eine Autologie, in jenem Sinne dass es seine beiden Seiten gleich stellt, 

nämlich das, was für das Werk gilt, gilt auch für das Leben. Gleichnis ist 

die Struktur des Romans, die die Gesamtheit an sprachlichen 

Möglichkeiten in einer engeren Form bzw. in einer Verkettung von 

wiederholbarer Relation. Das lässt sich im folgenden Zitat illustrativ 

zeigen: 

 

Etwas Unwägbares. Ein Vorzeichen. Eine Illusion. Wie wenn ein Magnet die Eisenspläne 

loslässt und sie wieder durcheinandergeraten. Wie wenn Fäden aus einem Knäuel herausfallen. 
Wie wenn ein Zug sich gelockert hat. Wie wenn ein Orchester falsch zu spielen anfängt. (MoE, 

S.57f.) 

 

Die metaphorische Dichte im Musils Roman zeigt, dass die Form das 

                                                
141 Hier zit. in: Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Kommunikation und Differenz: 

Systemtheoretische Ansätze in der Literatur- und Kulturwissenschaft, S.195. 
142 „Dabei ist ‘Redundanz’ selbst ein schönes, geradezu ornamentales Wort und es bezeichnet 

genau das, was hier gemeint ist - die Wiederkehr einer Welle“. Luhmann, Niklas: Die Kunst der 

Gesellschaft, S.195, Anm. 41. 



60 

 

Medium überschreitet. Daraus folgt der Überfluss an sprachlichen 

Möglichkeiten. Die hohe Dichte an Vergleichen und Metaphern und ihre 

Unterscheidungen in dem gesamten Werk geben an, dass der Gebrauch 

dieser Formen eine literarische Notwendigkeit ist, die die autopoietische 

Selbstreproduktion des Werkes ausmacht. Dazu zählen auch die Formen des 

Kommentars und der Sprache als Rede, die sich zirkulär wiederholen, sodass 

wir von der Geschlossenheit des Werkes sprechen können. Innerhalb seiner 

Rahmen weist das Werk eine hohe Varietät und hohe Komplexität auf. In 

dieser Variation und Komplexität „(verliert) das gesprochene Wort seinen 

Eigensinn und gewinnt Nachbarsinn.“ (MoE, S.1084) Der Mann ohne 

Eigenschaften ist eine sprachliche Operation in ihrer Universalität und in 

ihrer Erschöpfung als konjunktivistische, hypothetische Setzungen und Ent-

setzungen, Darstellungen, Wiedergaben, Selbstgespräche, Reden. 

Der Roman besteht aus Zeichensequenzen von Wörtern, die erklärt werden, 

indem es von ihnen erzählt wird. Die Elemente des Werkes sind die 

Zeichen, die Wörter, die dem System Stabilität geben, die der 

prozesshaften Stabilität des Erscheinens und des Vergehens unterliegen. 

Das Zeichenrepertoire bzw. ihre Variationen werden selegiert und unter der 

thematisch-topologischen Einheit des Kapiteltitels stabilisiert. Das ist das 

programmatische Prinzip des Werkes. Diese Zeichen stehen in 

ereignishafter Verknüpfung miteinander, nämlich im assoziativen bzw. 

antizipierten Referieren aufeinander. Das Werk befindet sich folglich in 

einer ständigen und nachträglichen medialen Reflexion. Gedächtnis- und 

Erwartungshorizonte, die kommentiert, beschrieben und erklärt werden, 

spannen die Möglichkeitsräume des Romans und machen das aktuelle 

Ereignis beobachtbar: „Das System ist blind für das, was jetzt läuft, 



61 

 

hingegen hellsichtig für das, was gewesen ist.“143 Autopoiesis bedeutet also 

reflexive Rückbezogenheit gekoppelt an operative Intransparenz, was 

narrative Asymmetrie schafft. 

Kehrt man von hier aus zu dem Konzept Medium/Form zurück, so scheint, 

dass Sprache  eine Inszenierung der strukturellen Kopplung von Medium 

und Form ist: 

  

Die wechselnden Formen regenerieren die Möglichkeiten des Mediums, indem sie seine 
Elemente koppeln und wieder entkpoppeln und damit die Stabilität des Mediums inszenieren: 

Was immer wieder zu Formbildung verwendet wird, wird als Form erinnert; werden Formen 

ständig neu gebildet, führt das die Stabilität des Mediums vor, das die Formen so überlebt wie 

das Vergessen das Erinnern.144  

 

Der Begriff der Form, den Luhmann mit einer aristotelischen Wendung als 

den „unbewegten Beweger“145 definiert, bildet die Grundfigur der 

Erzählung. Die Form als das Unstabile aktualisiert sich im stabilen Medium 

der Sprache. Sprache ist doppelt artikuliert, was heißt, dass sie in sich 

wiederholbar ist. Die Sprache ist nicht einfach die Materie des Textes, 

sondern vielmehr seine Selbstreferenz. Konstruierte Formen können als 

Medium für weitere Formen dienen. Auch die Figuren verorten sich im 

Schema Medium/Form. Sie geraten in ein beobachtungstechnisches 

Oszillieren, in dem sie ihre Sprache durch ständig angezeigte 

Gänsefüßchen verwenden:  

 

Clarisse dachte manche Worte in Anführungszeichen, herausgehoben, so wie sie beim 
Schreiben manche Worte mit dicken Tintenbalken unterfuhr, solche herausgehobenen Worte 

hatten dann einen gespannten Sinn, ähnlich gespannt, wie es ihr Arm war, wie hat je daran 

gedacht, dass man mit dem Auge wirklich etwas fassen, könne? Aber sie war der erste Mensch, 
der dieses Wort in der Hand hielt wie einen Stein, den man auf ein Ziel schleudern kann. Es war 

ein Teil schmetternde Kraft ihres Arms. (MoE, S.437)  

 

                                                
143 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.156. 
144 Ebd. 
145 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.18. 



62 

 

Das Medium wird bei Musil zu einer expliziten Thematisierung des 

gesamten Romans und intensiv in dem Übergang zu Formen ausgearbeitet. 

Das Medium ist eine lose bzw. „eine offene Mehrheit möglicher 

Verbindungen, die mit der Einheit eines Elements noch kompatibel 

sind“.146 Die lose Kopplung von Elementen des Mediums bedeutet eine 

hohe Kontingenz von Kombinationsmöglichkeiten. Diese möglichen 

Verbindungen mit der minimalsten bzw. genauesten Einheit eines Wortes 

sind die Latenz der Sprache, die einerseits das Medium selbst 

unbeobachtbar machen, um es dann andererseits in Formen, die kontingent 

gebildet werden, beobachtbar zu machen. Sprache fällt als Sprache in der 

Form der In-formation. Die Form ist die Macht der Sprache, obwohl oder 

besser weil sie instabil ist, während das Medium der Form ausgeliefert ist. 

Man gewinnt nicht Realität, man gewinnt nicht Fiktion, sondern sinnhaftes 

Prozessieren von Formen. Deswegen zerfällt auch das Medium dort, wo es 

keine Form für den anderen Zustand erscheint. Anhand von Metaphern 

lesen wir im Werk Ähnliches: 

 

Es ist einerlei, wovon man spricht. Jedes Wort fällt in die Stille, und im nächsten Augenblick 

blinken rings darum andere Wortleichen auf, wie die toten Fische massenhaft emporsteigen, 
wenn man Gift ins Wasser wirft. Die Ordnung der Worte in einem Zusammenhang der 

Wirklichkeit zerstört den tiefen Spiegelglanz, mit dem sie unausgesprochen über dem 

Unsagbaren liegen, [...]. (MoE, S.1640)  

 

An dieser Stelle soll auf Musils Genauigkeit hingewiesen werden. 

Genauigkeit bedeutet Prägnanz und Präzision der Zeichenverwendung im 

Detail. Das impliziert eine Ästhetik der Allgegenwart der Sprache bis hin 

zur Ästhetik des Hässlichen. Von den begrifflichen Analysen bis zu den 

faszinierten Bildern, von Blitzerinnerungen zu lähmenden Irrtümern, 

verschmelzen sich alle in der laufenden Autopoiesis der Sprache. Die 

                                                
146 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.168. 



63 

 

Erzählung erspart sich nichts, sondern lässt alles erscheinen als Seiten einer 

Form, die Moral und das Dämonische, das Gute und das Entstellte, das 

Glück und den Schreck. Das Zeichen Luhmanns ist nicht der Aufschub 

Derridas, die Absenz in der Gegenwart. Es ist die Allgegenwart des 

Mediums nicht nur in seiner Wiederholbarkeit, sondern auch indem sie ihr 

eigenes Medium, ihre Selbstreferenz und Fremdreferenz zugleich ist. Es ist 

das universale und artifizielle Arrangement von Sprachmitteln in der 

Beobachtungszeit der Unterscheidungen d.h. in der Beobachtung, die die 

Autopoiesis des Werkes in dem Sinne vorführt, dass die Sprache reflektiert 

wird bis zum einzelnen Wort, sodass das Detail in seiner Fülle und Schärfe 

zum Ornament des Werkes wird. Zum Ornament gehört auch das 

Augenblickliche als zeitliches Detail. Sprache und Zeit stellen eine 

gepflegte Genauigkeit dar, sie kultivieren eine Faszination für sprachliche 

Formen, deren andere Seite unmarkiert bleibt, deren Effekt berufen wird. 

Genauigkeit bedeutet den Versuch, die Konstitution von Welt selbst als 

Teil der Welt zu begreifen. Es geht um eine Vervollständigung des 

Unvollständigen, um eine Beobachten des Unbeobachtbaren. Man verbleibt 

auf der Ebene der Manipulation der Wörter in Richtung der Genauigkeit, 

über die im Werk explizit reflektiert wird: 

  

Es wäre wichtig, zu wissen, warum man sich bei einer roten Nase ganz ungenau damit begnügt, 
sie sei rot, und nie danach fragt, welches besondere Rot sie habe, obgleich sich das durch die 

Wellenlänge auf Mikromillimeter genau ausdrücken ließe; wohingegen man bei etwas so viel 

Verwickeltem, wie es eine Stadt ist, in der man sich aufhält, immer durchaus genau wissen 

möchte, welche besondere Stadt das sei. Es lenkt von Wichtigem ab. (MoE, S.9f.) 

 

Auf das Konzept der Analogie zurückblickend, stellt man fest, dass eben 

Analogien präzisieren, denn sie führen auch die Unterschiede von der 

verglichenen Sache. Sie sind die Form der Genauigkeit. Das Erzählte 

präsentiert sich als photo- und phonografische Exaktheit und 



64 

 

Detailgenauigkeit. Das Medium wird identisch mit der Form. In den 

Sprachexperimenten zeigt sich eine Raffinesse der sprachlichen Präsenz. 

Das Wort wird determiniert. Die Sprache selbst wird als Medium für 

Formen genutzt. Das Detail ist folglich das Supplement der Literatur 

Musils als der perfekte Ausdruck des blinden Flecks. Der blinde Fleck aber 

bzw. „der Besitz des richtigen Wortes gewährt Schutz vor der ungezähmten 

Wildheit der Dinge [...]“. (MoE, S.1088) Im Ornament andererseits steckt 

das Werk in der Praxis des Nichtwissens, die von einem vermeintlichen 

Wissen um ihren Gegenstand nur verdeckt wird.147 Das Detail ist 

zusammenfassend der Rahmen des Wortes, in dem das Wort als Medium 

eine Form gewinnt. 

Andererseits bezeugt das Detail die Potentialität des Wortes, die sich im 

Roman als Kommentar für die Gespräche der Geschwister äußert: „Sie 

bemerkten, dass sie gar nicht stumm geworden waren, sondern sprachen, 

aber sie wählten nicht Worte, sondern wurden von Worten erwählt.“ (MoE, 

S.1657) Musils Mann ohne Eigenschaften ist ein Terrain von zahlreichen 

Sprachmöglichkeiten, die jedes einzelne Wort höchst selektiv macht, und 

das Werk weniger stereotyp, sondern eher paradox. Durch all diese Mittel 

macht sich der Roman wahrnehmbar. Er begegnet dem Leser in der Form 

der evidenten und kommunikativen Exzellenz in der Gleichzeitigkeit von  

Oralität und Schrift. Das Werk besteht aus einem locker verbundenen 

Geflecht von Berichten, Beschreibungen, Episoden, Reflexionen und 

sprachlichen Konfigurationen, welche ein Bedeutungsgefüge ausmachen, 

dessen narrative Achse zuweilen schwer rekonstruierbar ist. 

Zusammenfassend soll noch hinzugefügt werden, dass auf der Differenz 

                                                
147 Vgl. Luhmann, Niklas: Die Ausdifferenzierung des Kunstsystems. Bern: Benteli 1994, S.28ff. 
Man kann hier die These Adornos in Vergleich ziehen: „Die Utopie der Erkenntnis wäre, das 

Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es ihnen gleichzumachen.“ Adorno, Theodor W.: 

Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1966, S.21. 



65 

 

von Sprache und Welt bzw. auf der Differenz von realistischer und 

ästhetischer Richtung die Möglichkeit basiert, den Roman doppelt zu 

definieren: als Zeichensystem bzw. als Symbolsystem und als 

Kommunikationsmedium bzw. als Sozialsystem.148 Der Roman als Werk ist 

nicht einfach eine Gestalt, sondern hat dabei eine Funktion, die das 

Verhältnis von Kunst und Welt reguliert. Es geht um ein symbolisch 

generalisiertes Kommunikationsmedium im Bereich der 

Kunstkommunikation, die durch die Differenz zwischen Medium und Form 

bestimmt wird: „Als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium 

restringiert es eine komplexe Menge von Elementen zu einer eng 

gekoppelten Form.“149 Auf dieser Grundlage ist das Werk  eine Grenze von 

Zeichen und Kommunikation.150 Das ist auch der Paradigmawechsel der 

Systemtheorie, die vom Text zum System, vom Zeichen zum 

Kommunikationswerk verweist.151 

 

 

 

                                                
148 „Es ist die Zeichenstruktur des Textes, die den Text intern strukturiert und extern 

kommunikationsfähig macht.“ Jahraus, Oliver: Literaturtheorie. Theoretische und methodische 

Grundlagen der Literaturwissenschaft, Tübingen/Basel 2004, S.130. 
149 Plumpe und Werber: Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen 

Literaturwissenschaft, in: Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Literaturwissenschaft und Systemtheorie. 

Positionen, Kontroversen, Perspektiven, S.9-43, hier S.24. 
150 Für Heng de Berg und Matthias Prangel ist der schriftliche Text ein Ereignis bzw. eine 
Ereigniskette im Kommunikationsprozess und zwar sowohl kommunikationsimmanent als auch 

–transzendent. Der Text ist eine Grenze von Zeichen und Kommunikation. „Der literarische 

Text im Besonderen ist demnach extern durch Kommunikation, intern durch Zeichen bestimmt.“ 
Jahraus, Oliver: Literaturtheorie. Theoretische und methodische Grundlagen der 

Literaturwissenschaft, S.163. 
151 Den Begriff des Paradigmas, den zuerst Hans Robert Jauß in die Literaturwissenschaft 
einführte, wurde in der Systemtheorie von Siegfried J. Schmidt für die Empirische 

Literaturwissenschaft und von Dietrich Schwanitz mit dem Titel Ein neues Paradigma in 

Anspruch genommen. 



66 

 

7. Beobachtung152 

 

In der Systemtheorie betrachten wir das literarische Werk als Beobachtung, 

nämlich als Bezeichnung und Unterscheidung. Die Unterscheidung wird 

zum Ereignis. Das ist die Form, durch die das Werk seine Prozesse 

räumlich platziert. Dieser Vorgang des Beobachtens kompensiert den 

Verlust der Einheit der Welt. So schreibt Musil: „Indem Form ein Verlust, 

und doch schön ist, tröstet sie uns über die unaufhörlichen Daseins- oder 

Vollkommenheitsverluste, denen wir ausgesetzt sind.“153 

Die Welt ist das Resultat der bezeichneten Unterscheidungen mit 

universalem Status, also nicht als Teil der Welt. Jede Beobachtung ist ein 

eigenes Universum mit unterschiedlichen Kontexturen bzw. mit 

unterschiedlichen Konstruktionen von Welt. Das bedeutet der Begriff 

Polykontexturalität der Welt, nämlich die formal gleiche und faktisch 

gleichzeitige Möglichkeit verschiedener Beobachtungen. Der Raum des 

Romans ist eben die Überbrückung von Unterscheidungen, die Substitution 

von Seiten in der Sach-, in der Zeit- und in der Sozialdimension.154 Die 

Differenzen, die im Roman markiert werden und in den nächsten Kapiteln 

dieser Arbeit zu untersuchen sind, sind die folgenden: Die Differenz 

zwischen Innen und Außen, die Differenz zwischen vorher und nachher 

und die Differenz zwischen Alter und Ego.  

                                                
152 Den Begriff des Beobachtens als Unterscheiden adaptiert Luhmann von dem Logiker und 

Philosophen George Spencer Brown. 
153 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.974. 
154 „Von Sachdimension  soll die Rede sein im Hinblick auf alle Gegenstände sinnhafter 

Intention (in psychischen Systemen) oder Themen sinnhafter Kommunikation (in sozialen 
Systemen).“ Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.114.  „Die Sozialdimension betrifft das, was 

man jeweils als seinesgleichen, als ‘alter ego’ annimmt, und artikuliert die Relevanz dieser 

Annahme für jede Welterfahrung und Sinnfixierung. […] Sie ergibt sich daraus, dass neben der 
Ego-Perspektive auch eine (oder viele) Alter-Perspektive(n) Berücksichtigung finden.“ Ebd., 

S.119.  „Zeit ist […] die Interpretation der Realität im Hinblick auf eine Differenz von 

Vergangenheit und Zukunft.“ Ebd., S.116. 



67 

 

Der An-fang des Textes ist Beobachtungen zu schaffen. Jedes Werk setzt 

intentional eine Unterscheidung, um sich selbst zu bezeichnen im 

Unterschied zu anderen literarischen Werken. Jede Gestaltung im Sinne 

eines Systems setzt eine Differenz, einen An-fang, worauf es seine eigene 

Wirklichkeit konstituiert. Dabei bezeichnet das System die eine Seite, auf 

der es seine Operationen entfaltet. Eben diesen Vorgang nennt Luhmann 

Beobachtung. „Der Ausgangspunkt ist ein  mark, das seine beiden Seiten 

unterscheidet (den marked state und den unmarked state) – und dies vor 

dem Hintergrund eines unmarced space, von dem es selbst als Form 

unterscheidet.“155 Der ent-scheidende156 Anfang des Musilschen Werkes ist 

die Stille der Naturzeit: „Die Isothermen und Isotheren taten ihre 

Schuldigkeit“157 (m.H. MoE, S.9) und dann kommt das Ereignis des 

Unfalls, das die Zeit trennt, in ein Vorher, wo nichts passierte  und in ein 

Nachher, wo die Weltgeschichte nachträglich erzählend reaktualisiert wird. 

Und das in zahlreichen Unterscheidungen, die Welt symbolisieren, eben 

weil sie das Unsichtbare der Welt vorstellen. Die Figuren mit ihren 

Perspektiven gehören zu diesem Programm. Es geht um Unterscheidungen, 

deren eine Seite erzählt wird, während die andere Seite, die gleichzeitig 

existiert, nachher als die eine Seite  einer neuen Unterscheidung entfaltet 

wird. Das macht die Struktur des Werkes gleich einer Schachtelung, die 

konstruiert und dekonstruiert wird im Sinne eines Experiments. Die 

                                                
155 Brown, G. Spencer: Gesetze der Form, Lübeck: Bohmeier Verlag 1997, S.88. 
156 Die erste Unterscheidung ist nach Elena Esposito „fatal“, in dem Sinne, dass „sie alles 
bestimmt, was (danach) beobachtet werden kann.“ Das trifft besonders bei Musils Roman zu, 

wo nach den meisten Interpreten das erste Kapitel eine Mikrografie des ganzen Werks ist, denn 

bereits hier werden alle Problematiken, alle Themen aufgegriffen. Esposito Elena: Soziales 
Vergessen, Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

S.215. 
157 Schon der Beginn des Romans zeigt Luhmanns These von der Unwahrscheinlichkeit einen 
Anfang zu setzen, der Titel des ersten Kapitels lautet: Woraus ‘bemerkenswerterweise nichts 

hervorgeht’, was aber mit dem plötzlichen Moment der Schuldigkeit das narrative Geschehen 

ins Laufen gesetzt wird und somit das Schreiben des Romans wahrscheinlich wird.    



68 

 

Unterscheidungen selbst sind die Ereignisse des Werkes, deren Seiten 

gleichzeitig und ungleichzeitig sind. Das Gleichzeitige ist das Mögliche, 

das, was im aktualisierten Moment ausgeschlossen wird, im nächsten 

Moment aber als Wirklichkeit erzählt wird. So ist der Übergang möglich, 

nämlich als Gleichzeitigkeit in der Vorher/Nachher Unterscheidung: „Die 

Form ermöglicht, ohne sich zu bewegen, Bewegung. Sie ist der unbewegte 

Beweger.“158 Die Operation des Romans als Beobachtung befindet sich nie 

an zwei Zeitstellen zugleich, sie ist keine höhere Instanz, aber sie setzt die 

Gleichzeitigkeit der beiden Seiten der Unterscheidung und damit die 

Gleichzeitigkeit der Welt im Werk voraus, um sich in einer vorher/nachher-

Differenz bewegen zu können. Sie aktualisiert gleichzeitig Gleichzeitigkeit 

und Ungleichzeitigkeit. 

Durch den Anfang signalisiert das Werk zufälligerweise159 seine 

Gegenwart und zugleich „verrät“160 es die Gegenwart des Erzählers als den 

ausgeschlossenen Dritten. Der Zufall macht den Erzähler Beobachter 

seines Werkes, der vor der Möglichkeit steht, das Erzählte zu akzeptieren 

oder zu verwerfen. Er befindet sich weder auf der einen noch auf der 

anderen Seite der Unterscheidung. „Das Kunstwerk entsteht demnach als 

Umarbeitung von Zufall in zufallsabhängige Notwendigkeit.“161 Näher 

besehen: Der Erzähler tritt als re-entry Figur in das Beobachtete des 

Werkes ein. Er ist Teil dessen, was er beobachtet, er sieht sich in der 

paradoxen Situation dessen, was er beobachtet. Er ist eine imaginäre 

Instanz, eine Metapher. Die explizite Einführung des impliziten 

Beobachters ist der autohypostatische Erzähler. „Obwohl also die erzählte 

                                                
158 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.18. 
159 „Die erste Zäsur, der erste Schritt, die erste Unterscheidung, die zwei Seiten trennt, muss 

sowohl von der noch nicht verletzten Welt als auch vom entstehenden Werk her als Zufall 
angesehen werden.“ Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.11. 
160 vgl. Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.92. 
161 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.11. 



69 

 

Welt als Ganze abhängig ist von der Erzählinstanz, ist sie in ihrer 

Bedeutungsvielfalt keineswegs identisch mit der Summe jener 

Beobachtungen zweiter Ordnung, die die Position des Erzählers 

konstituiert.“162 Das wird besonders verschärft, wenn der Erzähler als 

ausgeschlossene Dritte in die Erzählung sich einmischt und folglich das 

Beobachten des Beobachtens thematisiert wird. Er zieht sich zurück, macht 

aber die Trennschärfe zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung 

deutlich.163  Er spielt die Rolle des Zufalls, dem das Werk aber 

widerspricht, sodass der Erzähler als Beobachter an einigen Stellen als 

unwissend bzw. als abwesend vorkommt. Pointierter ausgedrückt: Der 

Erzähler zieht sich zurück, um durch seine Rückkehr Verwirrung, Unheil, 

Formdestruktion anzurichten.164 Er verschwindet als derjenige, der diese 

Unterscheidung aktuell handhabt, im Abgrund der Differenz von 

Vergangenheit und Zukunft. Die Differenz selbst besetzt den Platz der 

Gleichzeitigkeit und macht sie unsichtbar. Der Erzähler als der 

ausgeschlossene Dritte ist Musils Romancier: 

 

Ich erzähle. Dieses Ich ist aber keine fingierte Person, sondern der Romancier. Ein 

unterrichteter, bitterer, enttäuschter Mensch. Ich. […] Dieses Ich kann nichts erleben und 
erleidet alles, […]. Wie von einem letzten, weise, bitter und resigniert Überlebenden der 

Katakombe aus erzählt.165 

 

Die Reduktion der Komplexität der Umwelt bedeutet für das System eine 

immense Steigerung der inneren Komplexität, denn das Werk muss 

                                                
162 Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Systemtheorie und Hermeneutik, S.82. 
163 Vgl. Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.28. 
164 Vgl. Schwanitz, Dietrich.  Hier zit. in: Berg, de Henk/Prangel, Matthias: Systemtheorie und 
Hermeneutik  
165 Musil, Robert: Tagebücher, Bd.1, S.579. Oder an anderer Stelle noch pointierter: „Ich wird 

in diesem Buche weder den Verfasser bedeuten noch eine von ihm erfundene Person“, „ich habe 
weder die überpersönliche oder unpersönliche Absicht die Wahrheit zu sagen […], noch die 

Absicht, noch ich zu einer Romanfigur zu machen“, „ich, der ich weder Gelehrter, noch ein 

Charakter noch in diesem Falle Dichter sein will.“ Ebd.,  S.463. 



70 

 

gleichzeitig zwei Unterscheidungen handhaben: erstens die Unterscheidung 

zwischen Erzählgeschehen und Figuren, und zweitens die Unterscheidung, 

die die Figuren als beobachtete Beobachter handhaben. Das Werk ist somit 

Thematisierung von Welt auf der einen Seite und Thematisierung des 

Sehens und des Nicht-Sehens auf der anderen Seite, Beschränkung durch 

Rahmensetzungen und Erweiterung durch Detailbeschreibung. Etwas 

genauer: „Es gibt zwei Realitäten! Die ‘Eine’ heißt: ‘Wie ich sehe’ – die 

‘Andere’: ‘Wie ich nicht sehe’.“ (MoE, S.1783) Von da aus kann man die 

Welt des Romans im Modus der Kontingenz, im Hinblick auf andere 

Möglichkeiten rekonstruieren.  

Als Beobachter zweiter Ordnung verzichtet das Werk auf ontologische 

Wesensformen oder Weltinhalte. Eine hohe innere Komplexität bedeutet, 

dass mehr Relationen zwischen den Elementen nacheinander166 verwendet 

werden, mehr als zugelassen werden könnte, um eine einheitliche 

Geschichte erzählen zu lassen. Dadurch ergeben sich Perspektiven von den 

Perspektiven des Nicht-Sehens der Figuren. Das Werk schreibt sich hinter 

dem Rücken seiner Figuren, malt das Sehen der Unmöglichkeit des 

Hinsehens und stellt Motive dar, die auf einem Nicht-Sehen der Realität 

beruhen. Es schreibt sich im Unbewussten der Figuren, auf ihrem blinden 

Fleck, hinter deren Horizont, dennoch nicht im Sinne einer allwissenden 

Instanz, sondern in der Form des ‘als ob’, nämlich als ob es beobachten 

könnte, was sich im Inneren der selbstreferentiellen Figuren abspielt.167 Mit 

dem Konzept der Beobachtung erster und zweiter Ordnung, des Nicht-

Sehens und des Sehens verliert man das eine Objekt und damit die eine 

                                                
166 Luhmann spricht hier von einer Temporalisierung der Komplexität. Siehe: 

Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. 
Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, S.235-300. 
167 Einer Optimierung des Verstehens, wie es die Hermeneutik intendiert, steht bei Luhmann ein 

auf Kontingenz, Risiko und Ungewissheit fußendes Verstehen gegenüber. 



71 

 

richtige Perspektive. So ist der Roman eine ununterbrochene Markierung, 

ein Kreuzen vom Nicht-Sehen auf Sehen, vom Sehen auf Nicht-Sehen. Er 

besteht aus multiperspektivistisch gebrochenen, heterarchen 

Beobachtungsverhältnissen. Seine Sprache ist die Sprache der 

Beobachtung, ist Beobachten von Beobachtungen, die es zu einem 

Geflecht von Beobachtungsformen, vom Wechsel zwischen Beobachtung 

erster und zweiter Ordnung machen. Luhmann schreibt charakteristisch: 

„Man lernt ein zweites Mal Sprache. Man lernt erneut zu unterscheiden 

zwischen Zeichen und Bezeichnetem - zwischen dem, was für alle 

Beobachter erster Ordnung vorliegt und dem, was man als ihr Beobachten 

beobachten kann.“168 Die Figuren illustrieren die Ereignisse als Beobachter 

erster Ordnung, während der Roman die Ereignisse als Beobachtung 

zweiter Ordnung erklärt, indem er die Motivationen der Figuren aufhellt. 

Im folgenden Zitat wird die Relation zwischen Beobachtung erster und 

zweiter Ordnung explizit:  

 

‘Es ist ein anderes Verhalten; ich werde anders und dadurch auch das, was mit mir in 

Verbindung steht!’ dachte Ulrich, der sich gut zu beobachten meinte. Man hätte aber auch 

sagen können, dass seine Einsamkeit – ein Zustand, der sich ja nicht nur in ihm, sondern auch 
um ihn befand und also beides verband – man hätte sagen können, und er fühlte es selbst, dass 

diese Einsamkeit immer dichter oder immer größer wurde. Sie schritt durch die Wände, sie 

wuchs in die Stadt, ohne sich eigentlich auszudehnen, sie wuchs in die Welt. (MoE, S.664) 

 

Die Beobachtung Ulrichs wird durch das ironisch gefärbte Verb ‘meinte’ 

markiert und die Beobachtung des Romans durch die wiederholte 

Potentialis ‘man hätte sagen können’, die die Beobachtung der Figur 

korrigiert bzw. erweitert. Die Identität, die das Verb ‘meinte’ der Figur 

geben könnte, wird aufgehoben, indem die Einsamkeit, durch eine 

dreifache Anapher Subjekt des Satzes wird, zumal sie personifiziert und 

                                                
168 Luhmann, Niklas: Soziologie des Risikos, Berlin/New York: Walter de Gruyter 1991, S.246. 



72 

 

damit zum Subjekt des Satzes wird. Die Metaphern ‘schritt’ und ‘wuchs’ 

verstärken die Nicht-Identität der Figur. So wird die eigentliche Figur die 

Einsamkeit, die die Person substituiert. Damit wird gezeigt, dass die 

Beobachtung zweiter Ordnung die Gefühle, die Meinungen und die 

Irrtümer der Figuren kommentiert, korrigiert, revidiert und letzen Endes zu 

verstehen versucht: „So wird der Text zu einem letztlich temporal 

ausdehnungslosen Ereignis, auf das sich psychiche und soziale Systeme 

[d.h. die Figuren] reflexiv, i.e. verstehend im Sinne des beobachtenden 

Verstehens, beziehen.“169 Verstehen ist Beobachten der Figuren im 

Hinblick auf ihre Selbstreferenz. Die Figur befindet sich einmal in der 

Position des verstehenden Systems und ein anderes Mal begegnet sie sich 

in der Position des verstandenen Systems wieder. Mehr noch: Das Werk 

beobachtet die Figuren autologisch d.h. es zieht Rückschlüsse über die 

Möglichkeiten der Sprache, indem es die Beobachtungen der Figuren 

beobachtet. 

Die Figur, der Beobachter erster Ordnung schafft Tatsachen und hat mit 

Objekten zu tun. Es geht um ein ‘was-Beobachten’. Der Beobachter 

zweiter Ordnung betrachtet nicht allein Gegenstände oder  Personen, 

sondern auch das Wie, die Methode, mit der beobachtet wird. 

Beobachtungen von Figuren und Beobachtungen des Werkes schließen sich 

aneinander an, indem sie eine zirkuläre Beziehung bilden. Das Werk  

beobachtet somit den Rahmen der Figuren, ihrer Handlungen und 

Reflexionen und erzeugt somit die Bedingung der Kontingenz, die die 

Literatur der Moderne charakterisiert. Der Beobachter zweiter Ordnung ist 

das Entkommen vor dem Schreck der Notwendigkeit bzw. vor dem 

Schreck des Beobachters erster Ordnung. Er konstatiert mit der Kontingenz 

der Differenz, mit der er die Welt beobachtet, die Kontingenz der Welt 

                                                
169 Berg, de Henk/Prangel, Matthias: Systemtheorie und Hermeneutik,  S.58.  



73 

 

selbst und erschüttert dadurch die „Magie der Dinge – dass sie sind, wie sie 

sind“.170 In anderer Sprache formuliert: Die Figur beobachtet im 

beschränkten Rahmen, sie beobachtet diskopisch. Das Noch-Nicht des 

Möglichkeitssinns, das Auch-anders-Mögliche der Beobachtung zweiter 

Ordnung hat eine stereoskopische Geltung.171 Das Werk als Beobachtung 

zweiter Ordnung verfolgt stets die Beobachtungen der Figuren und 

unterminiert sein eigenes Medium, indem es den Ereignischarakter der 

Beobachtung erster Ordnung unterminiert: 

  

Die Gegenüberstellung von Beobachtung erster und zweiter Ordnung konstituiert hier die 

Differenz, die die ungerahmte Leinwand rahmt. Überdies rahmt, […] das Bild innerhalb des 
Bildes das Bild, in dem es enthalten ist. Dieser Rahmen, konstituiert durch Differenz, ist der 

Code der Kunst.172  

 

Als Beobachtung zweiter Ordnung ist der Roman eine permanente 

Supervision, „eine vollständig gleitende Perspektive“173, eine spähende 

Beobachtung der Figuren, die die allgemeinen Weltverhältnisse relativiert. 

Das bedeutet, dass sich das Werk - um es noch mal zu wiederholen - in 

einer Dauerskepsis befindet: „Auf der Hand liegt, dass die 

Polykontextualität der modernen Gesellschaft in der Skepsis eine wichtige 

Beobachtungskondition hat.“174 Der Mann ohne Eigenschaften wird zu 

einem vorgeführten Pluri-versum, zu einer überall-und-wo-auch-immer 

Multiplizität des Schemas Theorie und Poiesis in die Richtung der 

gesellschaftlichen Differenzierung.  

                                                
170 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.14. 
171 Die Begriffe der Diskopie und Steoroskopie verdanken wir Biebuyck, Benjamin: Ein inniges 

Ineinander von Bildern. Versuch einer Valenzumschreibung von Verbalmetaphorik und 

indirektem Vergleich im ersten Buch von Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften, in: 
Martens, Gunther/Ruthner, Clemens/De Vos, Jaak (Hg.): Musil anders. Neue Erkundungen 

eines Autors zwischen Diskursen, Bd. 11, Bern: Peter Lang 2005, S.171-210,  hier: S.192. 
172 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S.44.  
173 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.38. 
174 Peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung von Theorie und Praxis, S.58, 

Anm.21.  



74 

 

Der Übergang von einer Beobachtung erster Ordnung zu einer Beobachtung zweiter Ordnung 

eröffnet ein semantisches Reflexionspotential, ermöglicht ein radikal gewandeltes Welt-, Seins- 

und Realitätsverständnis. Die Umstellung des Gesellschaftssystems auf das Prinzip funktionaler 
Differenzierung bildet die sozialkulturelle Voraussetzung für das Experimentieren mit 

Beobachtungsformen zweiter Ordnung.175  

 

Fasst man diese Ergebnisse zusammen, kann man sagen: Die 

Systemtheorie bewegt sich in einem völlig anders gearteten Raum, dem 

Raum der Beobachtung und des Beobachters, indem sie endgültig die 

Unzugänglichkeit des Anderen verkündet als externe Introspektion des 

Beobachters, der beobachtet. Dieser Raum ermöglicht das Werk als eine 

Dynamik von Auflöse- und Rekombinationsmöglichkeiten zwischen 

Erzählgeschehen und Figuren zu verstehen. Es geht um ein aufgespanntes 

Arrangement von Beobachtungen, die sich am Rande des Unbeobachtbaren 

bewegen. Das Werk konstruiert Formen, indem er die Figuren beobachtet 

und Formen konstruiert und dekonstruiert, indem er die Figur als 

Beobachter in das Werk wieder eintreten lässt:  

 

Die Wiedereinführung des Beobachters bedeutet, ihn selbst anhand der Unterscheidungen, die 

er trifft, nutzen zu können für die Beobachtung der Konstitution von Formen. Dekonstruktion 
ist Erinnerungsarbeit des Vergessenen unter der Bedingung, das Vergessen selbst als 

Möglichkeitsbedingung von Formen sehen zu können.176 

 

Das Ausgeschlossene ist die Folie des Textes, die das Erzählte, das schon 

Realisierte parodiert, damit sie selbst triumphieren kann. Die Hypertropie 

des Inaktuellen, das im Mann ohne Eigenschaften dominiert, nämlich dass 

alles auch anders ausfallen könnte, hebt fast diabolisch das Erzählte auf. 

Die unbeobachtbare Welt legitimiert und delegitimiert zugleich den Roman 

                                                
175 Schimank, Uwe/Giegel, Hans-Joachim (Hg.): Beobachter der Moderne. Beiträge zu Niklas 
Luhmanns ‘Die Gesellschaft der Gesellschaft’, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, S.326. 

Luhmann nähert sich Habermas’ Vorstellung an, die Moderne als Projekt zu begreifen: „Wenn 

man weiterhin von einem ‘Projekt der Moderne’ sprechen will, so ist dieses Projekt unvollendet, 
ja noch nicht einmal adäquat entworfen.“ Luhmann, Niklas. Die Gesellschaft der Gesellschaft, 

Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S.1142. 
176 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.89. 



75 

 

in seiner Selbstreferenz und macht ihn zu einer „Zeichnung“177, zu einer re-

entry Form bzw. zum Symbol178 des anderen Zustands. Symbol ist dies, 

aber es könnte auch das sein: „Der wirkliche Zustand des Menschen ist der, 

wo alles Zeichen ist! Einfach alles!“ (MoE, S.928)  

Die Einheit der Welt bleibt das Ungesagte und Unsagbare im Gesagten, das 

Unvertraute im Vertrauten: „Die Kunst benutzt also vertraute Mittel, 

benutzt sie aber weniger beliebig und nicht nur, um das Paradoxieren als 

effektives Können  vorzuführen.“179 Das Unbeobachtbare ist etwas, was 

sich der Beobachtung bzw. der Unterscheidung entzieht und somit jedem 

Versuch in einer Form ausgedrückt zu werden. So wird in der Literatur 

„die Operation des Beobachtens zugleich (zur) Operation des 

Unbeobachtens […].“180 Mit anderen Worten: Es geht um die 

Simultanthematisierung vom Bestimmten und Unbestimmten. In dem 

epischen Roman bleibt das Unbeobachtbare, das Musil den anderen 

Zustand nennt, epigrammatisch und konstant in den Variationen der 

Beobachtungen. Er ist das ungeschriebene Kreuz der Beobachtung. Der 

andere Zustand ist das Un-bedingte, das zwar nicht beobachtet werden 

kann, aber als Differenz bemerkbar ist. Der andere Zustand ist mit anderen 

Worten eine Unform des fließenden Raum- und Zeitkontinuums, eine mit 

einem metasprachlichen Negations- und Uneigentlichkeitssignal versehene 

Form, sodass man etwas provokativ formulieren kann, dass das Werk als 

Erzählung Form ist, als Fragment zugleich Verzicht auf Form. Das Ende 

des Werks ist ein Blockieren der Beobachtung, der die infinite 

                                                
177 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.472. 
178 „Symbol wäre danach eine Bezeichnung für eine Formenkombination, die nur über eigene 

Unterscheidungen verfügt und damit auf etwas referiert, was sie nicht bezeichnen kann. Was 

man zu symbolisieren versucht, ist letztlich also das re-entry der Form in die Form.“ Luhmann, 
Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.288.      
179 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.439. 
180 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht, S.38. 



76 

 

Dekomponierung und Relationierung von Sprache als Formen unterbricht. 

Dass es für den anderen Zustand keine Form verfügbar gibt, macht das 

Aufhören notwendig. 

 

Das Notwendige ist nicht auf Grund eines Grundes notwendig und auch nicht auf Grund eines 

Gesetzes.  Notwendigkeit ist nichts anderes als die autopoietische Reproduktion selbst. Deren 
Notwendigkeit besteht darin, dass es für sie nur eine einzige Alternative gibt: das Aufhören, die 

Beendung des Systems. In diesem Sinne ist alle Ordnung antiteologisch ausgerichtet: Sie will 

dieses Ende gerade nicht!181  

  

Der andere Zustand als Inszenierung des Unverfügbaren steht somit in 

enger Verbindung mit der Unthematisierung eines narrativen Endes. Die 

Absenz des definitiven Endes ist die Apotheose des Möglichkeitssinns. Die 

Form der Sprache, die Form der Welt wird zum gesperrten Weg in den 

anderen Zustand, in den ‘unmarked state’: „[…] es ist kein Ufer da und 

kein Ast und nichts als dieses Schwimmen.“ (MoE, S.751) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
181 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.395. 



77 

 

II. Der Mann ohne Eigenschaften 

 

1. Der beobachtete Beobachter 

 

Zur Weiterentwichklung der Untersuchung hin zu dem Roman Der Mann 

ohne Eigenschaften, fokussiert man auf den Begriff der Beobachtung, der 

konstitutive Rolle im Werk spielt. Genauer: durch 

Beobachtungsverhältnisse werden die Figurenperspektiven im Text 

entfaltet.182 Das hat nach Luhmann als Ergebnis die „[...] Verschiedenheit 

der Perspektiven von unterschiedlichen Charakteren und [deren] 

Begegnung im Roman [...]“183, was für Musils Werk besonders 

charakteristisch ist. Unter Beobachtungsperspektive verstehen wir die 

Identifizierung der Figur als einen Optionsreichtum und als ein Komplex 

von Erwartungen, die an sich selbst oder an andere Figuren gerichtet 

werden. Diese Konstellation von Selbst- und Fremderwartungen 

individualisiert die Figur und macht ihre eigene Komplexität aus. Fast alle 

Figuren des Romans sind besonders komplexe Figuren. Das macht die 

Figurengestaltung mehr psychologischer, komplexer, dezentralisierter und 

mehrperspektivischer und daher mit mehr inneren (Reflexionen, Gefühlen) 

und äußeren Beobachtungen (mimetischen Reaktionen, Gestik, 

Handlungen und Kommunikationen) auf der Ebene der Beobachtung 

zweiter Ordnung.   

Das bedeutet aber nicht, dass der Roman als Beobachtung zweiter Ordnung 

eine Widerspielung von selbst- und fremdbezüglichen Figuren ist. Das 

                                                
182 Ähnlich beschreibt Iser die Struktur des Textes als „System der Perspektivität“. Iser, 

Wolfgang: Der implizite Leser. Kommunikationsformen des Romans von Bunyan bis Beckett,  

München: Fink 1972, S.1976. 
183 Hier zit. in: Berg, Heng de/Prangel, Matthias: Kommunikation und Differenz. 

Systemtheoretische Ansätze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen: Westdeutscher 

Verlag 1993, S.193. 



78 

 

Werk entwickelt sich als Differenz zwischen Figuren (mediale Gestaltung 

von Personen) und Geschehen (zeitliche Folge von Ereignissen), als 

Differenz zwischen den Motiven und den Erwartungen der Figuren. Die 

Differenz von Erzählgeschehen und Figur äußert sich als Verdichtung von 

Beobachtungen der Figuren, die das Erzählgeschehen ausmachen. Anders 

gewendet: Das Erzählgeschehen ist das Terrain, in dem sich 

Beobachtungen entfalten. Es ist der unmarked state der Figuren, den die 

Figuren durch ihre eigenen Beobachtungen und Unterscheidungen 

verletzen: „Das beobachtende System operiert immer mit eigenen 

Unterscheidungen, auch wenn sie in die Umwelt projiziert werden.“184  

Es gibt im Werk zahlreiche Markierungen, die die Figur als Beobachter 

und ihre perspektivische Einstellung erkenntlich machen, nämlich Wörter 

wie ‘beobachten’, ‘nennen’, ‘ansehen’, ‘meinen’, ‘sich erinnern’ usw.  Das 

Beobachtermotiv infiltriert einerseits die narrative Gestaltung in 

zahlreichen Erkundungen:  

 

Er war Herr in allen Zimmern wie ein Hirsch im Walde. Das Blut drängte wie ein Geweih mit 

achtzehn dolchscharfen Sprossen aus seinem Kopf. Die Spitzen dieses Geweihs streiften Wände 

und Decke. Es war Haussitte, dass in allen Zimmern, wenn sie augenblicklich nicht benützt 
wunden, die Vorgänge zugezogen wurden, damit die Farben der Möbel nicht unter der Sonne 

litten, und Soliman ruderte durch das Halbdunkel wie durch Blätterdickicht. Es machte ihm 

Freude, das mit übertriebenen Bewegungen auszuführen. Sein Trachten war Gewalt. (MoE, 
S.337) 

 

Andererseits zerstückelt das Beobachtermotiv die Figuren als Einheit und 

macht sie zum beobachteten Beobachter.185 In der Verhaftung Ulrichs wird 

dieser vom Blick des Wachtmeisters gewalttätig186 nivelliert: „Sein Gesicht 

                                                
184 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S.93. 
185 Ähnlich fasst Foucault den Menschen als ,,unterworfene(n) Souverän, (als) betrachtete(n) 

Betrachter“. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, 3. Aufl., Frankfurt a.M..: Suhrkamp 
1980, S.377.   
186 Luhmann benutzt das Wort ‘Gewalt’ nur einmal in seinem Buch Soziale Systeme und nur im 

Sinne der physischen Gewalt. Siehe: Ders.: S.593, Anm.101. 



79 

 

galt nur als Signalelement“, seine grauen Augen, ,,eines von den 

vorhandenen vier, amtlich zugelassenen Augenpaaren, das es in Millionen 

Stücken gab“, gelten als ein Merkmal für die Wissensperspektive des 

Bürokraten. (MoE, S.159) Das Betrachtetwerden wird zugespitzt bei 

Agathe, die in der Kindheit schrecklich angeschaut wird von 

überdimensionalen Clowns. (vgl. MoE, S.863) An anderer Stelle sehen wir 

dass Ulrich an dem verwirrenden Schauspiel nimmt, das Rachel und 

Soliman am Schlüsselloch beobachten. (vgl. MoE, S.181) Das 

Beobachtetwerden wirkt - wie die Beispiele veranschaulichen - als Rahmen 

für die Identität der Figuren:  

 

Als sie (Agathe) an ihnen vorbeikam, fühlte sie die vier gastfreundlichen Augen nackt und 

gerührt auf ihrem Gesicht und begriff, dass sie für ein Liebespaar gehalten worden seien, das 

sich gezankt und wieder versöhnt hatte. ‘Sie haben uns für ein Liebespaar gehalten!’ sagte sie. 
Übermütig schob sie ihren Arm in den ihres Bruders, und ihre ganze Freude kam zum 

Ausbruch. ‘Du solltest mir einen Kuß geben!’ verlangte sie […]. (MoE, S.745) 

  

Die Figuren aktivieren wie Spionen des Erzählgeschehens unendliche 

Beobachtungen in ihre Umwelt, sodass es nicht einfach ein wechselseitiges, 

sondern vielmehr ein labyrinthisch verkettetes Beobachten von 

Beobachtern entsteht: „Ulrich konnte beobachten, daβ sie [Diotima] 

dauernd seine Erscheinung betrachtete [...]“ (MoE, S.93) und „Er [Ulrich] 

[...] beobachtete einigemale, daβ [...] ein Augenpaar aus einer dunklen Ecke 

des Vorzimmers wie zwei groβe weiβe Schneckenhäuser auf Rachel 

zuwanderte; dies waren Solimans Augen [...]“. (ebd., S.495) 

Die Figuren nehmen verschiedene Beobachtungspositionen und 

Beobachtungsrollen, die nicht einmal in der Situation des Wahnsinns 

getilgt werden. Luhmann argumentiert die Bedeutung des Beobachtens und 

des Beobachtetwerdens wie folgt: „Das Ich gewinnt […] seine 

ichspezifische aktuale Unendlichkeit, seine transfinite Selbstheit nur in der 



80 

 

Kontrastierung zu einem anderen Ich (Du) gleicher Art, das ihm jede 

ontologische Selbstfixierung verwehrt, dadurch dass es sie beobachtet.“187  

Die Beobachtungen der Figuren werden im Raum des Werkes in eine 

Vielzahl von Perspektiven disseminiert. Das Werk fokussiert folglich nicht 

auf Figuren als Identitäten, sondern darauf, wie die Figuren das erzeugen, 

was dem Beobachten jeweils als Identisches zugrunde gelegt wird. 

Dadurch wird der Raum des Romans zu einem fließenden Kontinuum, 

sodass Ulrich konstatiert, dass die Wände sich bewegen: 

  

man rasiert sich, man iβt, man liebt, man liest Bücher, und übt seinen Beruf aus, als ob die vier 

Wände stillstünden, und das Unheimliche ist bloβ, daβ die vier Wände fahren [...] und ihre 
Schienen vorauswerfen, wie lange, tastend gekrümmte Fäden, ohne daβ man weiβ wohin. 

(MoE, S.32) 

 

Die Beobachtungen der Figuren bilden verschiedene Kontexturen, nämlich 

Bereiche, die mit Unterscheidungen aufgespannt werden. Die Vielfalt der 

Figuren mit ihren verschiedenen Identitäten und sozialen Umwelten 

impliziert eine Vielfalt von Kontexturen. Verschiedene Figuren als 

Beobachter legen verschiedene Schnitte in die Welt des Werkes, 

unterscheiden verschieden, benutzen verschiedene Formen, konstruieren 

die Welt nicht als Universum, sondern als Multiversum. Das erhöht die 

Komplexität des Werkes. Festzuhalten ist also, dass die Figuren mit ihren 

Kontexturen ein polykontexturales Werk bewirken, in dem von keinem 

archimedischen Punkt beobachtet werden kann. Aber Polykontexturalität 

bedeutet Kontingenz. Es geht nicht um eine Wirklichkeit, um eine Welt, 

die objektiv gegeben, notwendig oder unabänderlich ist, sondern es 

eröffnen sich mögliche Welten, die mit der Kontingenz der Beobachtungen 

kompatibel sind. Allerdings um den Preis eines „unauflösbaren 

                                                
187 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.129. 



81 

 

Relativismus“188, einer Unsicherheit und Ungewissheit. Die Position der 

Figur ist die Position des Beobachters bzw. die Position von Unsicherheit 

und letzter Unentscheidbarkeit, von dem er alles auch anders  beobachten 

kann. Es gibt somit keine richtige Perspektive.189 

Ziehen wir Bilanz: Das Werk ist eine autopoietische Realität auf der Basis 

der Realität der Ereignisse des Beobachtens von Beobachtungen. Daraus 

entsteht eine alles Mögliche schreibende, selbstreferentielle 

Unbestimmtheit von Sinneffekten, unter der Bedingung einer Mehrheit von 

Perspektiven, die jeweils als Umwelt füreinander zugänglich sind, sodass 

strukturierte Welten entstehen. Es handelt sich um eine fortlaufende 

Perspektivierung, die zu einer hohen Reflexionsfähigkeit führt,  um eine 

Verkettung und Verflechtung von Beobachtungen als Differenz (das Werk 

als Beobachtung zweiter Ordnung) von Differenzen (die Figuren als 

Beobachter erster Ordnung). 

 

 

2. Selbstbeobachtung 

 

Die Bezeichnung der Figuren als beobachtete Beobachter impliziert noch 

eine andere Seite, die der Selbstbeobachtung. Mit Luhmann gesprochen: 

Der Prozess der Selbstbeobachtung „läuft im Zuge der geschlossenen 

autopoietischen Fortsetzung des Bewusstseins von Moment zu Moment mit 

und besteht in der Beobachtung eigener Gedanken.“190 In diesem Prozess 

                                                
188 Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 5, S.29. 
189 Daran anknüpfend diskutiert Elena Esposito: „Gerade weil sich die moderne Zeit von der 

Bedeutung der Ereignisse entkoppelt, lässt sie Raum für die unendliche Vielheit der 
Bedeutungen.“ Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der 

Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S.279. 
190 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme Welt,  S.425. 



82 

 

beobachtet die Figur sich selbst, durch den Operationsmodus des 

Bewusstseins, nämlich durch die Produktion und Reproduktion von 

Gedanken aus vorherigen Gedanken. Musil gibt eine ähnliche Definition: 

 

Wir denken nicht über etwas nach, sondern etwas denkt sich in uns herauf. Der Gedanke besteht 

nicht darin, daß wir etwas klar sehen, das sich in uns entwickelt hat, sondern daß sich eine 
innere Entwicklung bis in diesen hellen Bezirk hinein erstreckt. Darin ruht das Leben des 

Gedankens.191 

 

Bei der Abfolge der Gedanken im Bewusstseinsstrom beobachtet ein 

Gedanke den anderen, indem es zurückblickt, sodass der beobachtete 

Gedanke zur Vorstellung wird. Die Figuren befinden sich in einem 

Zustand, in dem „die Gebilde der Einbildungskraft einander zu jagen 

beginnen.“ (MoE, S.662f.) Es handelt sich um einen kontinuierlichen 

Prozess der Neubildung von Vorstellung aus Vorstellungen.192 Dieser 

Punkt wird mit einer Reihe von Beispielen aus dem Roman herausgestellt. 

Dazu ein Beispiel, in dem die strenge Kontinuität von artikulierten 

Gedanken durch die parataktische Wiederholung der Anapher ‘er dachte’ 

verstärkt wird, zumal die Reihung von Gedanken als Verweigerung der 

Figur gedeutet wird, die Ereignisse der Umwelt zu akzeptieren: 

  

Gut, dass sie nicht hier ist, dachte er ‘sie würde diesem Druck nicht standhalten!’ Aber ein 
stechender Schmerz schloss ihn im selben Augenblick von der Fortsetzung des Gedankens aus; 

er hatte sich an den überaus deutlichen Eindruck des Wahnsinns erinnert, den sie auf ihn 

gemacht hatte. Er dachte ‘vielleicht bin ich selbst wahnsinnig, weil ich es so lange nicht 
bemerkt habe!’ Er dachte ‘ich werde es bald sein, wenn ich immer mit ihr lebe!’ Er dachte ‘ich 

glaube es nicht!’ Er dachte ‘aber es ist ganz sicher!’ Er dachte ‘aber es ist ganz sicher!’ Er 

dachte ‘ihr geliebtes Gesicht ist zwischen meinen Händen zu einer Fratze erstarrt!’ Aber richtig 

konnte er alles das nicht mehr denken, denn Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit blendeten 
sein Bewusstsein. Er fühlte bloß, dass es trotz dieses Schmerzes unvergleichlich schöner sei, 

Clarisse zu lieben, als hier mitzulaufen, und er drückte sich, der Angst ausweichend, tiefer in die 

Reihe hinein, worin er marschierte. (MoE, S.628)193 

                                                
191 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.117. 
192 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.356. 
193 „Es (das Bewusstsein) kann sprunghaft von einem Sprachgedankenkontext in einen anderen 

übergehen, ohne die Selbstreproduktion des Bewusstseins zu beenden, ohne die 



83 

 

Die Vorstellungen ermöglichen die Selbstreferenz des Bewusstseins. Diese 

Selbstreferenz des Bewusstseins ist auch eine Bemerkung Ulrichs: „Was 

liegt schließlich an den Vorgängen als solchen! Es kommt auf das System 

der Vorstellungen an, durch das man sie betrachtet, und auf das persönliche 

System, in das sie eingefügt sind.“ (MoE, S.684) Das Bewusstsein bewegt 

sich zeitlich zu den nächsten Vorstellungen hin, sodass dieser Prozess von 

geformten Vorstellungen an der Autopoiesis des Bewusstseins Fähigkeit 

zur Episodenbildung194 gewährt. Diese Episodenbildung ermöglicht die 

Transformation der Bewusstseinsoperationen von Figuren auf die Ebene 

des Textes.  

Die Autopoiesis von Vorstellungen und die vorgestellten Ereignisse 

ermöglichen der Figur eine Doppelperspektive. Sie beobachtet sich selbst 

einmal als inneres Selbst, andererseits als äußeres Selbst, als ob sie von 

außen wäre. Musil spricht von der „doppelte(n) Möglichkeit des gebenden 

und des nehmenden Sehens einmal von außen empfangen worden (zu) sein, 

als ein Doppelgesicht der Natur.“ (MoE, S.688f.)195 Die Sebstbeobachtung 

ist in diesem Fall Selbst- und Fremdreferenz zugleich.  

An der Grenze von Selbst- und Fremdreferenz befindet sich der blinde 

Fleck: „Der blinde Fleck ist sozusagen […] [das] Apriori [des 

Beobachters].“196 Jede Selbstbeobachtung hat ihren blinden Fleck, der 

notwendig für die Autopoiesis des Bewusstseins ist, denn jeder blinde 

Fleck schützt vor einer möglichen Blockierung seiner Autopoiesis. Der 

blinde Fleck ist nämlich die Unterscheidung, mit der die Figur sich selbst 

und ihre Umwelt beobachtet. Sie kann nicht sehen, wie sie die Welt 

                                                                                                                                          
Bewusstwerdemöglichkeit weiterer Vorstellungen zu verhindern.“ Luhmann, Niklas: Soziale 

Systeme, S.369. 
194 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.368f. 
195 Auch Husserl definiert das Bewusstsein als Bewusstsein von etwas. Zu jedem Gedachten 

gehört konstitutiv ein Gedachtes, nämlich eine Dualität von Bewusstsein und Welt. 
196 Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.10. 



84 

 

beobachtet. Das hat als Folge, dass das Selbst der Figuren lesbar und 

erzählbar nur auf dem blinden Fleck ist. Der blinde Fleck ist das, was im 

Roman anhand einer Farbenmetaphorik explizit darstellt wird:  

 

Versuche dir einen Farbblinden vorzustellen, dem Helligkeiten und Schattungen fast völlig die 

farbige Welt vertreten: er sieht keine einzige Farbe, und kann sich doch wahrscheinlich so 
verhalten, dass man es nicht merkt, denn was er zu sehen vermag, vertritt ihm das, was er nicht 

sehen kann. (MoE, S.1154) 

  

Im Musilschen Werk gibt es zahlreiche thematische Parallelen und Bezüge 

des blinden Flecks. Das Selbst liegt in „einem feurigen Nebel“ (MoE, 

S.760), es ist, „wie wenn ein Buch versehentlich eine Seite aus einem 

anderen eingebunden ist.“ (MoE, S.656) Der blinde Fleck, der „Mangel an 

Glück“ (MoE, S.1245) ist die inhärente Lüge der Figuren, ihre konstitutive 

Blindheit, ihre Rahmen-Setzung, wo ihre Perspektive eingeschlossen wird. 

Ulrich bringt das auf den Punkt:  

 

sehr verständlich, dass man nichts verstehen könne, und entgegnete: ‘Ich rate dir, sieh einmal 

einen Spiegel in der Nacht an: er ist dunkel, er ist schwarz, du siehst beihnahe überhaupt nichts; 

und doch ist dieses Nichts ganz deutlich etwas anderes als das Nichts der übrigen Finsternis. Du 
ahnst das Glas, die Verdoppelung der Tiefe, irgendeine noch zurückgebliebene Fähigkeit zu 

schimmern - und doch gewahrst du gar nichts!’ (MoE, S.1089f.)197 

  

Die Unmöglichkeit der Selbstbeobachtung ohne blinden Fleck zeigt sich in 

der Metapher des schwarzen Spiegels198, was auch die Unmöglichkeit einer 

Identifizierung mit dem Selbst bezeugt. Mit Luhmann lässt sich erklären 

„[…]dass, man im Spiegel mehr sieht als nur sich selbst. Man sieht im 

                                                
197 Ähnlich drückt sich der blinde Fleck in Jean Pauls Herperus: „ ‘Ich! Ich! Der Abgrund, der 
im Spiegel des Gedankens tief ins Dunkel zurückläuft – Ich! Du Spiegel im Spiegel – du 

Schauder im Schauder!’ “ Paul, Jean: Herperus, in: Ders.: Werke, hg. von Norbert Miller, Bd. 1, 

München: Fink 1960. 
198 „Der Spiegel verdoppelt nicht die Realität der Gegenstände, sondern lediglich deren 

Beobachtung.“ Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der 

Gesellschaft, S.353. 



85 

 

Spiegel sich selbst im Kontext, sich selbst mit Konkurrenten.“199 

Vereinfacht:  Der schwarze Spiegel ist die kühne Metapher der Beziehung 

der Figur zu sich selbst, nämlich des beobachteten Beobachters mit dem 

blinden Fleck, wobei die Figur ihr Selbst nicht als Identität, sondern als 

Differenz betrachtet, und zwar als Differenz von Fragmenten des Selbst, 

die die Vollständigkeit des Selbstzuganges verhindert200, wie Ulrich 

feststellt:    

 

Wenn du dich heute, wo du ganz im Besitz deiner selbst zu sein glaubst, ausnahmsweise einmal 

fragen solltest, wer du eigentlich seist, wirst du diese Entdeckung machen. Du wirst dich immer 

von außen sehn wie ein Ding […] Mit aller Beobachtung wird es dir höchstens gelingen, hinter 
dich zu kommen, aber niemals in Dich. Du bleibst außer dir, was immer du unternimmst. (MoE, 

S.902) 

 

Mehr noch: Der blinde Fleck dirigiert die Rationalität der 

Figurenperspektiven, so lange es geht nicht zu wissen, dass es etwas gebe, 

was getäuscht werden müsse. Der blinde Fleck führt die Figuren in den 

Zustand der Aporie, sodass es Überraschungseffekte und Blitzgedanken 

entstehen, die im Werk übermotiviert sind. Diese charakterisieren 

dermaßen den Weltkontakt der Figuren, dass das Werk zu einer 

Paradigmatisierung des blinden Flecks, zu einer Paradigmatisierung der 

falschen Vorstellungen der Figuren.  

Es geht um „etwas Unausdrückbares in uns und in der Welt“ (MoE, 

S.1507) liest man bei Musil, was eine totale Klarheit der Selbst- und der 

Fremdbeobachtung verhindert. Selbst- und Fremdreferenz werden  in eine 

                                                
199 Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S.15. 
200 „Mit gesteigerten Anforderungen an Selbstbeobachtungs- bzw. 
Sebstbeschreibungskapazitäten steigert sich auch die Erfahrung der Unvollständigkeit des 

Selbstzuganges, stellt sich die Einsicht ein, daß jede Sicht auf sich selbst Sicht auf Fragmente, 

die Ergebnisse von Selbstbeobachtungen und der je genutzen Unterscheidungen sind, also 
kontigent und anders möglich. Insofern haben zur Selbstbeobachtung fähige Systeme sich mit 

jeder Sebstbeobachtungsoperation selbst im Rücken.“ Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden 

und Schweigen, S.204f. 



86 

 

Vielheit von Beobachtungen zersplittert: „dann schien es ihm mit einemmal 

ganz unmöglich zu sein, das helle Grün eines jungen Blattes zu verstehen, 

und die geheimnisvoll begrenzte Formenfülle eines kleines Blütenbechers 

wurde zu einem von nichts unterbrochenen Kreis unendlicher 

Abwechslung.“ (MoE, S.1088) Das liegt nicht nur an der Abfolge der 

disparaten und chaotischen Umwelt, sondern schon an der einzelnen 

Wahrnehmung, sodass man „blind nach allen Seiten (fährt)“ (M0E, S.473), 

und zwischen Eruption und Passivität oszilliert. Die Selbstbeobachtung der 

Figuren ist die doppelt perspektivische Beobachtung eines Selbst von 

außen und von innen, was aber der Wahrnehmung eines Betrunkenen 

ähnlich ist: „Außen und Innen stürzten ineinander […]“. (MoE, S.157) 

Wir kehren nun zu unserem Leitthema zurück: dem Prozess des 

Bewusstseins als Beobachten vergangener Vorstellungen, um das Thema 

der Erinnerung anzuknüpfen. Luhmann bestimmt das Erinnern als eine 

reflexive Leistung, die die ansonsten vorherrschende Repression, die vom 

Vergessen ausgeht, ihrerseits einer Repression unterzieht.201 Aus dieser 

Repression entstehen, wie Ulrich konstatiert, „‘Myriaden einander 

kreuzender Schwingungen des Geistes’“. (MoE, S.300) Mit anderen 

Worten: es entstehen Erinnerungsfragmente, die das Gegenwartskontinuum 

der aktuellen Lebensgeschichte der Figur aufbrechen, indem sie die Figur 

in die Vergangenheit zurückdrängen. Es erscheinen somit immer 

Erinnerungsbilder, überscharf im Detail, aber unerklärlich in ihrer 

Verknüpfung mit der Gegenwart. Im Werk werden zahlreiche vergangene 

Ereignismomente erzählt, deren Einheit den Figuren nicht verfügbar ist. 

Das hat als Folge, dass die Erinnerung dem sich Erinnernden seine 

Fremdheit mit sich selbst zeigt, sodass eine biografische Diskontinuität 

                                                
201 Luhmann, Niklas:  Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der 

modernen Gesellschaft, S.46. 



87 

 

erzeugt wird. 

Ulrich entdeckt zufällig Fotographien aus seiner Kindheit und muss 

feststellen, dass er zu seiner Vergangenheit und zu dem darauf abgebildeten 

Kind keinerlei innere Beziehung hat. Ihm fehlt das „Bindemittel“ (MoE, 

S.648), das ein Identitätsbewusstsein entstehen ließe. Mehr noch: Er 

empfindet sogar Schrecken, als er „sein weiches, leeres Kindergesicht mit 

dem etwas verstörten Ausdruck des Stillaktes“ erblickt. (MoE, S.648) Das 

Bild des vergangenen Selbst kann nicht die gegenwärtige Person 

repräsentieren: 

  

Das Photo hat etwas Paradoxes: Selbst einen Augenblick verewigend, bringt es zugleich die 
Unmöglichkeit einer solchen Verewigung ins Bild: die Erfahrung der Nicht-Repräsentierbarkeit 

beziehungsweise Nicht-Erinnerbarkeit. Das Unwirkliche der Erscheinung resultiert nämlich 

daraus, dass es in seiner singulären Ereignishaftigkeit nicht rückvermittelt werden kann an 
zeiträumliche Verstehensstrukturen und so aus dem Kontinuum des Erinnerbaren fällt.202 

 

Noch prägnanter: Die Absenz einer signifikanten Relation zum Selbst 

präsentiert sich in der Metapher einer mysteriösen Krankheit, an der 

Agathe litt, währenddessen sie „eine besondere Begegnung mit dem Tode“ 

hatte. (MoE, S.856) Die Vergangenheit ist also nicht verschwunden, man 

kann sich an sie erinnern; aber es gibt keinen Bezug zwischen dem die 

Erinnerung Erlebenden und dem, der sich des Erlebnisses erinnert. Die Zeit 

der Erinnerung offenbart somit kein verlorenes Selbst, das wieder gefunden 

wird, sondern es ist die Zeit des fremden Selbst.  

Daraus geht hervor, dass die Zeit der Autopoiesis des Bewusstseins, die 

sich fortschreitet, indem sie zurückblickt, die Art des gegenwärtigen 

Resultierens hat. So zitiert die Person ihre Vergangenheit als ein anderes 

Selbst, als Fremdreferenz. Die Präsentation der Vergangenheit ist narrativ 

                                                
202 Brandes, Peter/Krug, Manuela (Hg.): Übergänge. Lektüren zur Ästhetik der Transgression, 

Bd. 3, Hamburg/Münster/London: LIT Verlag 2003, S.46. 



88 

 

formiert. Erinnerungen sind Selbstbeschreibungen vergangener Ereignisse, 

die gegenwärtig benutzt werden, um erzählt zu werden. Der Erinnernde 

sieht sich selbst in der erinnerten Szene von einem Beobachterstandpunkt 

aus. Das meint Ulrich, wenn er sagt: „Die meisten Menschen sind im 

Grundverhältnis zu sich selbst Erzähler“. (MoE, S.662) Die Figuren 

erscheinen in der Rolle des Erzählers, und zwar des Erfinders von 

vergangenen Erlebnissen, die die Form der Halluzinationen haben: 

  

‘Halluzinatorik’ betrifft besondere Formen der Introspektion, der Selbstbeschreibung, Erfindung 

innerer und ‘äußerer’ Vorgänge, die sich freilich von allen Formen des Rückzugs nach innen 

allein dadurch unterscheiden, dass ihre Resultate als Texte produktiv werden und damit 
ihrerseits zum Anlass von Kommunikation genommen werden können.203 

 

Diese Erscheinung der Figuren als beobachtende Erzähler bzw. als 

erinnernde Beobachter bezeichnet die Struktur des Werkes, seine 

Operationsweise, die keine Handlung im traditionellen Sinne erzählt, 

sondern beobachtet, wie sich die Figuren in der Vielheit abwechselnder und 

verschiedener Beobachtungsverhältnisse bewegen. In der erzählerischen 

Selbst-Verdoppelung der Figuren steigert sich das Erinnerungspotential des 

Werkes. Es lässt sich in ein Spiel mit der autopoietischen Zeit und 

verschiebt die Aufmerksamkeit auf die Beobachtungszeit, wo vergangene 

Erlebnisse der Figuren mit der Perspektive der Gegenwart verschmolzen 

werden.  

 

 

 

                                                
203  Scheffer, Peter: Interpretation und Lebensroman. Zu einer konstruktivistischen 

Literaturtheorie, 1. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S.45. 



89 

 

3. Die Autopoiesis des Bewusstseins als Experimentieren 

 

Mit der oben stehenden systemtheoretischen Skizze zur Autopoiesis des 

Bewusstseins seien die Vorteile für das Verstehen des Romans angedeutet, 

zumal dieser detailliert die Reflexionsformen des Mediums ‘Bewusstsein’  

in den Figuren beobachtet. Dadurch versucht jede Figur sich selbst zu 

forschen. Die Auflösung der anthropozentrischen Beziehung204 ist das 

Ergebnis einer experimentellen Analyse des Ichs. Das 

Bewusstseinsprozessieren markiert die Intentionalität oder besser das 

Motiv der Figuren. So wird der Mann ohne Eigenschaften als  „ein 

Theoretischer“, „ein Forscher“, ,,ein Experimentator“. (MoE, S.1578) 

beschrieben. Jedes Ich ist ein Experiment, ein „Versuch“ bzw. „eine 

versuchte Gestalt in einer versuchten Gestalt der Gesamtheit“. (MoE, 

S.1649) Das hat als Folge, dass sich der Akzent von gesellschaftlich 

verbindlicher zu individueller Lesart verlagert. Jede Figur bzw. jede 

Identität wird in einem Pluralismus von neuen Kontexten relativiert. 

Analog zu dieser wandelnden und rastlos wandernden Selbstkonstitution 

der Identität ist die unabschließbare Autopoiesis des Werkes zu verstehen.  

Im Gegensatz zu der erstarrten Gesellschaft, die im Diotimas Salon 

allegorisiert wird, ist Ulrich der Wanderer, eine „frei schwebende 

Intelligenz“205, die die verfestigten Strukturen des systematischen Denkens 

aufbricht: „jetzt, in diesem begonnenen Jahr der suchenden Unruhe, 

nachdem er das steuerlose Treiben seines Lebens eingesehen hatte, stellte 

                                                
204 „Wahrscheinlich ist die Auflösung des anthropozentrischen Verhaltens, das den Menschen so 
lange Zeit für den Mittelpunkt des Weltalls gehalten hat, aber nun schon seit Jahrhunderten im 

Schwinden ist, endlich beim Ich selbst angelangt, denn der Glaube, am Erleben sei das 

wichtigste, dass man es erlebe, und am Tun, dass man es tue, fängt an, den meisten Menschen 
als eine Naivität zu erscheinen.“ (MoE, S.250) 
205 Hier zit. nach: Luhmann, Niklas: Die Liquidierung des Subjekts durch seine Allgegenwart, 

in: Zima, Peter: Theorie des Subjekts, S.162. 



90 

 

sich bald wieder das Gefühl ein, auf dem Wege zu sein.“ (MoE, S.151) Der 

Roman spielt mit solchen Differenzen. So auch der Zimmermann 

Moosbrugger ist ein Wanderer in der Reflexivität seines psychischen 

Systems, während der Kosmopolit Arnheim ein Reisender ohne innerliche 

Erfahrungen ist. Die Möglichkeit des Sich-Entdeckens durch das eigene 

Bewusstsein impliziert seine - wenn auch negative - Freiheit, denn der 

Mensch wird nach Luhmann in der Umwelt der Gesellschaft placiert: 

„Dem Menschen werden so höhere Freiheiten im Verhältnis zu seiner 

Umwelt konzediert […].“206 Das gedankliche Wandern Ulrichs, das völlig 

kompatibel mit seinem Flanieren auf der Straße ist, ist der Stimmungsraum, 

der sein Handlungsfeld durchtönt, nämlich seine von pietistischer Art 

charakterisierte Untätigkeit.  

Von hier aus ergibt sich eine Diskussion über den Begriff der Handlung. 

Bei genauerer Betrachtung wird herausgestellt, dass in Musils Roman  

Differenzerfahrungen der Figuren beobachtet werden. Entscheidend ist die  

psychische Instabilität der Figuren vor und nach einer Handlung, die 

meistens im Hintergrund steht. Diese wird niemals vorgeführt, sie erscheint 

als Bericht, als Information, die eine Figur oder der Erzähler mitteilt. Als 

solche wird Handlung vom Ablauf des Werkes entfremdet und in dessen 

kontextuellen Rahmen verbannt. Handlung wird somit degradiert zu einer 

„Dauersuggestion, welche wie alle Suggestionen etwas Automatisches 

u(nd) Mechanisches hat.“ (MoE, S.1720) Handeln lohnt nicht, denn jede 

Handlung ist ein „fehlerhaftes Gleichnis“. (MoE, S.2004)207 Das, was im  

Vordergrund steht, ist die Zeichenhaftigkeit der Bewusstseinsvorgänge der 

Figuren. Die Handlung ist ein verfehlter Fall, sie bedeutet Verlust, denn sie 

                                                
206 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.289. 
207 Ähnlich drückt sich Emerson: „Alle meine willentlichen Handlungen […] sind nur ein 

Umherirren“, sagt Emerson, noch „die trivialste Träumerei, die schwächste  Emotion“ sind  

dagegen „göttlich“. Hier zit. in: Geschichte der modernen Subjektivität, S.1236. 



91 

 

ist Realisierung einer Möglichkeit, welche die Gegenmöglichkeit versteckt 

und die Figur in den engen Raum der Wirklichkeit bannt.   

Die Autopoiesis des Bewusstseins - so der Befund - wird zur eigentlichen 

Figur des Textes, sie besitzt nämlich die Leerstelle des abwesenden 

traditionellen Helden. Die einzige handelnde Peron ist der Lustmörder 

Moosbrugger, die einzigen Handlungen sind seine Morde. Arnheim ist 

durch seine Erlebnisse  und nicht durch seine Handlungen208 in der Welt 

Österreichs als ein erfolgreicher Mensch angesehen. Er verbindet die 

Allgemeinheit des Wissens mit der Besonderheit der Erfahrung. Anders 

gesagt: Er gründet seine Autorität auf Wissen:  

 

Die Grundgestalt seines Erfolgs war überall die gleiche; umgeben von dem Zauberschein seines 

Reichtums und dem Gerücht seiner Bedeutung, musste er immer mit Menschen verkehren, die 

ihn auf ihrem Gebiet überragten, aber er gefiel ihnen als Fachfremder mit überraschenden 
Kenntnissen von ihrem Fach und schüchterte sie ein, indem er in seiner Person Beziehungen 

ihrer Welt zu anderen Welten darstellte, von denen sie keine Ahnung hatten. So war es ihm zur 

Natur geworden, einer Gesellschaft von Spezialmenschen gegenüber als Ganzes und ein Ganzer 
zu wirken. (MoE, S.193f.) 

 

Charakteristisches Beispiel ist Agathe, die ihren Zustand selbst als faul 

bezeichnet. Die Langeweile zeigt mangelnde fremdreferentielle Bezüge der 

Figur mit ihrer Umwelt auf. Gegen die Langeweile kann sich Agathe nicht 

wehren, sich nicht befreien, denn der Lebensüberdruss funktioniert als ihre 

Orientierung. Durch Langeweile oder durch ruhiges Behagen sind die  

Handlungen der Figuren  verhinderte Handlungen. Die Handlung bleibt im 

Werk folglich das ‘unwritten cross’ der Figuren.  

Man kann aber den hier dargestellten Punkt auch von der umgekehrten 

Seite her angehen. Die Unfähigkeit der Figuren zum Handeln hängt von 

                                                
208 Wenn die Selektionen einer Figur ihrer Umwelt zugerechnet werden, spricht Luhmann vom 

Erleben. Wenn die Selektionen dem System selbst zugerechnet werden, spricht er vom Handeln. 

vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.123. 



92 

 

ihrer Unfähigkeit ab209, nicht nur über ihre Umwelt eine Übersicht bzw. 

eine Kontrolle zu haben, sondern auch den sozialen Ereignisablauf zeitlich 

nachzuvollziehen210. Bereits im ersten Kapitel deutet sch die lähmende und 

unentschlossene Position der Person in der Rolle des Beobachters an, die 

als berechtigt wegen dem kontingenten Charakter des Geschehens 

angesehen wird: „Dann traten sie zurück und zögerten. Die Dame fühlte 

etwas Unangenehmes in der Herz-Magengrube, das sie berechtigt war für 

Mitleid zu halten; es war ein unentschlossenes, lähmendes Gefühl.“ (MoE, 

S.11) In diesem Sinne ist auch die Unentschlossenheit als 

Lebensorientierung, die sich explizit bei Ulrich äußert: Es befällt ihn die 

„quälende Ahnung des Gefangenwerdens; […] alles, was ich zu erreichen 

meine, erreicht mich.“ (MoE, S.129) Diese Unentscheidbarkeit der Figuren 

ist analog der Unentscheidbarkeit des Romans in Bezug auf semantische 

Zuschreibungen zu verstehen.  

So besehen kann man resümieren, dass einerseits die Figur eine Identität 

durch das Geschehen des Bewusstseins und ihrer unendlichen 

Ausdifferenzierungen hat. Andererseits geht es soeben im Roman nicht um 

eine Geschichte im eigentlichen Sinne, sondern um die Geschichten des 

Bewusstseins der Figuren. Die ästhetische Utopie Musils ist die Utopie des 

Bewusstseins.211 

Mehr noch: Statt Handlung gibt es das Spiel, das nach Bateson keine 

Aktion, sondern ein Aktionsrahmen ist.212 Das Spiel ist der Topos des Als-

                                                
209 Luhmanns Antwort darauf lautet: „Nicht die Intentionen sind der Ursprung, sondern das 
Unbewusste. Aber auch nicht das Unbewusste, sondern die Repressionen, die dazu führen, dass 

man es nötig hat. Aber auch nicht die Repressionen, sondern die gesellschaftsstrukturellen 

Vorgaben, die sie auslösen.“ Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.380. 
210 Wir kommen im nächsten Kapitel zurück, wo genau die Aufmerksamkeit auf die 

Problematik der Figur in der Gesellschaft gelenkt wird. 
211 Vgl. Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum 
Werk am Leitfaden der „Membran“,  Würzburg: Königshausen/Neumann 2000, S.17.  
212 Bateson, Gregory: Geist und Natur: Eine notwendige Einheit. Aus dem Amerikanischen von 

Hans Günter Holl, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1982, S.173. 



93 

 

ob, es ist ein symbolisches Handeln, das die alltägliche Handlung des 

Immer-wieder-Gleichen außer Kraft setzt. Wir sehen, wie die Figuren ihr 

psychisches Potential als re-entry Figur in ihre soziale Praxis einführen und 

wie sie mit der doppelten Kontingenz ihrer Erwartungen spielen. Anders 

gewendet: Die Kontingenz der sozialen Umwelt wird in eine Kontingenz 

und in ein Überraschen der Person umgewandelt, die Gefahren der 

Gesellschaft durch das Risikobewusstsein bei den Figuren substituiert.213 

Vereinfacht: Im Spiel wird das Gefühl der gesellschaftlichen Bedrohung 

aufgehoben, indem gefährliche fremdreferentielle Bezüge in riskante 

selbstreferentielle  Bezüge übernommen werden. Wenn man das in den 

Roman überträgt, lässt sich folgendes feststellen: Die Straße als 

pragmatischer Ort der Moderne impliziert den Begriff der Kontingenz.214 

Die Straße ist der Ort, der das Gefühl der Bedrohung begründet. Davon 

bezeugen einige Beispiele, wie der Unfall, Ulrich wird 

zusammengeschlagen (MoE, S.25) und später in eine Rempelei mit einem 

Betrunkenen verwickelt. (MoE, S.156ff.) Die Straße ist nicht nur der Ort 

der Prostituierten, die Moosbrugger nicht loswerden kann oder die Ulrich 

anspricht (MoE, S.651), sondern auch der Ort, in dem „Überfall und 

Totschlag“ (MoE, S.647) als unvorhergesehene, theatralische Ereignisse 

herrschen. Die gefährliche Straße der Stadt wird aber später im Roman in 

ein Risikoerlebnis der Figur umgewandelt: „Die Straßen kreischten von 

Vergnügen und waren frühreif mit Wärme gefüllt wie von einem 

                                                
213 Risiko ist die Unsicherheit der Zukunftserwartung, wenn man Entscheidungen fällt oder 

unterlässt, die für eine chronische Irreversibilität sorgen. Als Gefahr wird die Unsicherheit 
erlebt, wenn man zu den Entscheidern gehört, sondern ohne eigenes Zutun von einem Schaden 

heimgesucht wird. „Risiko ist damit der selbstreferentielle, Gefahr der fremdreferentielle Aspekt 

des möglichen Schadens.“ Eickelpasch, Rolf/Nassehi, Armin (Hg.): Utopie und Moderne, 
S.272. 
214 Vgl. Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum 

Werk am Leitfaden der „Membran“, S.171. 



94 

 

Sommertag. [...] und welch ein Glück, dieses ungeheure Übereinkommen 

des Zusammenlebens!“ (MoE, S.873) 

Die Figuren bewegen sich im Rahmen der doppelten Kontingenz des 

Spiels, das alle Interaktionen und Kommunikationen der Figuren bestimmt: 

„Das Spiel ist das soziale Phänomen schlechthin.“215 Genau diese 

Definition trifft für das gesellschaftliche Modell Musils, das er Kakanien 

nennt, was nichts anders als ein Puppenname ist. Noch ein Beispiel dazu: 

für den Exhibionisten, der am Fenster Clarisses Geschlechtslust treibt, sind 

die  Personen „keine Menschen mehr [...], sondern Puppen, [...]“. (MoE, 

S.787) 

Im Werk werden eben diese Rahmen der Handlungen der Figuren sichtbar 

und erkundbar, d.h. es werden Spiele markiert, die simulieren, was sie 

dissimulieren. Die Figuren durchbrechen durch ihre imaginäre 

Geschlossenheit Bedeutungsidentitäten, indem sie andere wenn auch 

verfremdete Möglichkeiten in ein anderes Selbst einschließen. Das bedeutet 

Aufhebung der Repräsentation und Verschiebung der Figur aus dem 

sozialen Rahmen in die Sphäre der Fiktion, wo das Unwirkliche (eine 

Eigenschaft, eine Rolle, eine Situation) gebraucht wird, als ob es wirklich 

sei: „Fiktionen sind formulierte, aufgezeichnete Spiele.“216 Es werden 

Spiele als Rahmen konnotiert, deren Denotate aufgehoben werden: „Im 

Spiel wird Sozialität als Reflexion auf sich selbst erfahren, nämlich als 

kontingent, was soviel heißt wie: weder nötig noch unmöglich, oder anders: 

gegeben, aber abwandelbar.“217  

 

                                                
215 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S.152. 
216 Jürgen Landwehr: Fiktion und Nichtfiktion. Zum zweifelhaften Ort der Literatur zwischen 
Lüge, Schein und Wahrheit. In: Brackert, H./J. Stückrath, J. (Hg.): Literaturwissenschaft. Ein 

Grundkurs,  S.491-504, hier: S.498. 
217 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S.154. 



95 

 

Die Figuren leben in komplexen Verhältnissen, in denen die Selbstreferenz mit 

Fremdreferenzen ein geschicktes Spiel treibt. Innerhalb dieser Spiele werden sie zu einem 

dämonischen Konditionieren der Selbst- und der Fremdreferenz, an deren Grenze der blinde 
Fleck lauert. Und es ist eben der blinde Fleck, der eine Unmöglichkeit von kausalen 

Beziehungen in den Handlungen der Figuren bewirkt. Es gibt also ein kausal-defizitäres218 

Handeln bei den Figuren, nämlich es geht um die Freiheit des Spiels. Um dabei zu bleiben: Die 

Figuren konstituieren ihre Wirklichkeit als symbolische Formen, in denen sie damit spielen, 
eine andere Person zu sein, wie das z.B. bei Bonadea der Fall ist. Bonadea spielt, indem sie 

einen anderen Körper annimmt, den Diotimas, die sie bewundert. Sie versucht, ihr zu ähneln, in 

der Form der funktionalen Äquivalenz, wobei die Gleichheit von etwas Ungleichem bzw. die 
Beziehung zwischen Gleichheit und Ungleichheit spannend wird. Es geht um einen Wechsel, 

um ein Kreuzen der Rollen, sodass im Symbolischen das Imaginäre enthalten ist. „Das 

Imaginäre, das im Symbolischen enthalten ist, ist […] unüberholbar, oder besser: 

unhintergehbar, außer in den Psychosen.“219 

 

 

 

4. Figur und Umwelt 

 

Der bis jetzt umrissene Argumentationsgang führt uns dazu, die Figur 

durch die Differenz und zwar durch die Differenz zwischen Person und 

Umwelt zu bestimmen. Die Problematik der Differenz zwischen der Person 

und ihrer Umwelt wird im Musilschen Roman immer wieder aufgegriffen, 

indem sich die Figuren von ihrer Umwelt durch Grenzen unterscheiden. In 

den Worten Ulrichs: „Denken (sei) eine Einrichtung für sich […] das 

Wirkliche eine andere.“ (MoE, S.274) Die Umwelt - das sind nicht nur die 

Alternativen, innerhalb derer man erleben und handeln kann. Sondern 

zunächst ist sie die Wildnis dessen, was gleichzeitig - und schon deshalb 

unkontrollierbar geschieht und nicht kausal erklärbar ist. Gleichzeitigkeit 

                                                
218 Den Begriff entnehmen wir Frieda Heyting, S.148, in: Luhmann, Niklas/Schorr, Karl-

Eberhard: Zwischen Absicht und Person. Fragen an die Pädagogik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
1992. 
219 Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die 

Realität des Subjekts, Bielefeld: transcript Verlag 2006, S.75. 



96 

 

bedeutet aber Chaos.220 Musil beschreibt diese chaotische Gleichzeitigkeit 

der Umwelt im differenzorientierten Bild der Stadt221:  

 

Autos schossen aus schmalen, tiefen Straßen in die Seichtigkeit heller Plätze, 

Fußgängerdunkelheit bildete wolkige Schnüre. Wo kräftigere Striche der Geschwindigkeiten 

quer durch ihre lockere Eile fuhren, verdickten sie sich, rieselten nachher rascher und hatten 
nach wenigen Schwingungen wieder ihren gleichmäßigen Puls. Hunderte Töne waren zu einem 

drahtigen Geräusch ineinander verwunden, aus dem einzelne Spitzen vorstanden, längs dessen 

schneidige Kanten liefen und sich wieder einebneten, von dem klare Töne absplitterten und 
verflogen. [...] Wie alle großen Städte bestand sie aus Unregelmäßigkeit, Wechsel, Vorgleiten, 

Nichtschritthalten, Zusammenstößen von Dingen und Angelegenheiten, bodenlosen Punkten der 

Stille dazwischen, aus Bahnen und Ungebahntem, aus einem großen rhythmischen Schlag und 

der ewigen Verstimmung und Verschiebung aller Rhythmen gegeneinander, und glich im 
ganzen einer kochenden Blase, die in einem Gefäß ruht [...]. (MoE, S.9f.) 

 

Die Gleichzeitigkeit der Umweltereignisse ist auch eine Reflexion Ulrichs: 

„Als das geschehen war, hat sich jenes ereignet!“ (MoE, S.650) Der 

simultane Plurarismus bewirkt eine chaotische Inkohärenz und damit eine 

hohe Komplexität: 

 

Unzählige Auffassungen, Meinungen, ordnende Gedanken aller Zonen und Zeiten, aller Formen 
gesunder und kranker, wacher und träumender Hirne durchziehen ihn (den ‘fast stündlich 

wachsenden Leib von Tatsachen und Entdeckungen’) zwar wie Tausende kleiner empfindlicher 

Nervenstränge, aber der Strahlpunkt, wo sie sich vereinen, fehlt. (MoE, S.154f.) 

  

Die strukturelle und haltlose Komplexität der Umwelt hat als Folge den 

gleichsam strukturellen Effekt der Unruhe, der Unbestimmtheit bei den 

Figuren. Mehr noch: Die soziale Komplexität bewirkt eine 

widersprüchliche und konfliktuelle Doppelstruktur der Figur als psychische 

und als soziale Individualität. Es gibt eine Spaltung  in allen Figuren und in 

ihren Beziehungen, in allen möglichen gesellschaftlichen Ordnungen: in 

                                                
220 „Die Umwelt ist der Grund des Systems, und Grund ist immer etwas ohne Form.“ Luhmann, 
Niklas: Soziale Systeme, S.602. 
221 Musil beschreibt an anderer Stelle das Leben auf dem Lande, wo man im Gegensatz zu der 

Stadt nicht mit der Komplexität und mit der Bewältigung von gleichzeitigen Ereignissen 
konfrontiert war, man erlebte Ereignisgegenwarten im Nacheinander. Auf dem Land in der 

einfachen Gesellschaft gab es ein Erleben von ausgedehnter Gegenwart, Entscheidungen waren 

nicht mit Kalkulation verbunden, weil Entscheidungen kaum kontingent waren.  



97 

 

der Arbeit, wie die „Zwangsvorstellung einer überamerikanischen Stadt“ 

(MoE, S.31) zeigt, in der Moral, wo Arbeitsvorstellung und Amoralität sich 

zusammentreffen, in der Wissenschaft, wenn z.B. Wissenschaftler ihr 

Können nicht ins private Leben übertragen (vgl. MoE, S.1980), in der 

Kunst , die vom wirklichen Leben wie durch eine Glaswand getrennt ist 

(vgl. MoE, S.581f.), ja in der Wahrheit selbst, denn wie Ulrich feststellen 

muss, kommt „jede Wahrheit heute in zwei einandergesetzte Unwahrheiten 

zerlegt auf die Welt“. (MoE, S.490) Das hegemoniale Prinzip der 

Gesellschaft verbietet die Möglichkeit der Übersichtlichkeit und verbannt 

den Menschen in deren Umwelt: „Darum weist die Rolle des 

Großschriftstellers auch nicht etwa auf eine bestimmte Person hin, sondern 

stellt eine Figur am gesellschaftlichen Schachbrett dar, mit einer Spielregel 

und Obliegenheit, wie sie die Zeit ausgebildet hat“. (MoE, S.429f.) Musils 

Welt entlarvt sich als eine funktional differenzierte Gesellschaft, die Musil 

im Konzept von Kakanien darstellt: „Diese Stadt hatte eine Geschichte, 

und sie hatte auch ein Gesicht, aber darin passten die Augen nicht zum 

Mund oder das Kinn nicht zu den Haaren, und über allem lagen die Spuren 

eines stark bewegten Lebens, das innerlich leer ist.“ (MoE, S.671f.) 

Die Gesellschaft ist gekennzeichnet durch einen Polylog222, der die 

Vielstimmigkeit und zugleich Unstimmigkeit der Erfahrung nährt, indem es 

keine Vermittlung zwischen Figur und Gesellschaft zugelassen wird: „Du 

fühlst dich deshalb verlassen, sogar von dir selbst, weil du eine 

Gemeinschaft ahnst, wie noch keine da war.“ (MoE, S.1644) Das hat als 

Folge, dass der Kontext jeder Selbst-Thematisierung die Diskontinuität von 

Person und Umwelt ist: „Da siehst du, stimmt etwas nicht; an dieser Grenze 

zwischen dem, was in uns vorgeht, und dem, was außen vorgeht, fehlt 

                                                
222 „Pluralismus macht geschwätzig.“ Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, 

S.390. 



98 

 

heute irgendeine Vermittlung.“ (MoE, S.742) An der Grenze der Figur 

verwandelt sich alles, was ankommt, zu einer bloßen Störung, zu einem 

erinnerbaren Rauschen, zu einem „unsichere(n) Zittern“. (MoE, S.765) 

Die soziale „Maschine“ (MoE, S.59) tritt den Figuren als anonymer 

Zwangsmechanismus entgegen und als eine unbetretbare Ordnung, die sich 

stets neu bewähren lässt, wie man bereits mit dem Unfall im ersten Kapitel 

erkennen kann: „Man hörte jetzt auch schon die Pfeife eines 

Rettungswagens schrillen, und die Schnelligkeit seines Eintreffens erfüllte 

alle Wartenden mit Genugtuung. Bewundernswert sind diese sozialen 

Einrichtungen.“ (MoE, S.11) Die Romanfiguren geraten mitten in das 

Sozialgeschehen bzw. in die Paradoxien der Gesellschaft und befinden sich 

im steten Zusammenstoß mit diesem. Ihre Beziehungen sind Referenzen 

der Herrschaft und der Manipulation, „wie der eines vom Kürschner 

ausgestopften großen Löwenfells.“ (MoE, S.22) Das hat als Folge 

einerseits, dass es keine Helden im traditionellen Sinne gibt bzw. keine 

vorbildlichen Figuren. Es geht eigentlich nicht um Geschehnisse, sondern 

vielmehr um das Geschehenlassen: „Man kann aber auch den Schluss 

ziehen, dass man sich ohnmächtig unter den donnernden Bogen eines 

ungeheuren Wasserfalls stehen fühlt, und selbst wenn man schrie, würde 

das Wort stumm verschlungen werden: also kann man tun, was man will, 

es kommt nicht darauf an.“ (MoE, 1990)  

Jede Ordnung draußen diene der Täuschung um der „Gemütsruhe“ (MoE, 

S.527) willen, es geht um die gespenstige Ordnung des ‘Seinesgleichen’,  

indem alle Modelle offenbar scheitern und mit ihnen alle universalen 

Moralpräsentationen, alle kulturellen Muster und Formen, die bestimmte 

Aktualisierungen vom Lebenssinn ermöglichen könnten. Auch das Gericht 

als moralischer Transformator zwischen Gesellschaft und Figur scheitert. 

In den Funktionen der gesellschaftlichen Sedimente metaphorisiert die 



99 

 

Gesellschaft ihre verlorene Einheit223, ihr Defizit. Daher entzieht sich jeder 

Versuch zu einer Identität, die Figuren leben in der Differenz zwischen 

Identität und Nicht-Identität, sodass es „einen überflüssigen Nebel […] 

einen ausgestoßenen kleinen Atemzug, um den sich Gott nicht kümmert“ 

(MoE, S.130) gibt. In allen  paradigmatischen Instanzen bewährt sich, dass 

die Figuren ein Doppelleben führen, sich in einem grundierendem  

Entschieden-sein befinden: „Dieses System hatte aber mit einem Fehler 

gearbeitet; es teilte Bonadeas Leben in zwei Zustände, zwischen denen sich 

der Übergang nicht ohne schwere Verluste vollzog.“ (MoE, S.523) Die 

Figuren oszillieren zwischen pragmatische Isolation (Arnheim z.B. wenn er 

schreibt) oder auch reflexive Isolation (Walters Illusionen, er befinde sich 

auf einer Insel) und Mumifizierung (wenn man an den gesellschaftlichen 

Geschehen teilnimmt). Die Selbstreferenz zerrinnt in eine Reihe von 

Doppelgängern, die mit dem Motiv des Labyrinths eine innere Affinität 

haben. Das Entschieden-Sein der Figuren führt zu einem Identitätswechsel, 

über den die Figur die Kontrolle verliert.224 Die Figur ist komplett 

darstellbar in einer fixierten Kultur sowie in Konventionen ihrer Kopplung 

mit der Sozialrevenue, obwohl diese nicht als Halt fingiert werden. Die 

Verlässlichkeit der Figuren wird zu einer hilflosen Reaktion auf ihre 

Verlassenheit: „Das tadellose Funktionieren der Maschinerie des 

Auswärtigen Amtes erwies sich, sowie man nur auf den Knopf drückte, und 

alle Beamten verließen das Zimmer mit dem Gefühl, ihre Verlässlichkeit in 

gutem Licht gezeigt zu haben.“ (MoE, S.209) Das Individuum ist in dem 

                                                
223 Die soziale Differenzierung und die Verselbständigung  der Systeme hat für Hermann Broch 
zum ‘Zerfall der Werte’ geführt: „Gleich Fremden stehen sie nebeneinander, das ökonomische 

Wertgebiet eines ,Geschäftemachens an sich, neben einem technischen oder einem sportlichen, 

jedes autonom, jedes ‘an sich’ , ein jedes in seiner Autonomie ‘entfesselt’ , ein jedes bemüht, 

mit aller Radikalität seiner Logik die letzten Konsequenzen zu ziehen und die eigenen Rekorde 
zu brechen.“ Broch, Hermann: Die Schlafwandler, Frankfurt: Suhrkamp 1987, S.498. 
224 Im Buch Invasive Introspektion wird behauptet, dass bei Luhmann kein Getrenntsein, 

sondern ein Entschiedensein gilt. Siehe: S.183. 



100 

 

unsichtbaren Netz der gesellschaftlichen Gewalt gefangen: „Du hast einen 

langen Strick um den Hals und kannst nicht sehen, wer daran zieht.“ (MoE, 

S.533)  

Hinter dieser Feststellung steckt folgende Tatsache: Die Teilnahme der 

Figuren an den gesellschaftlichen Geschehnissen ist weniger ein 

Erkenntnisversuch, sondern vielmehr Referenzen, was - wie schon gesagt - 

die Figur zur Umwelt der Gesellschaft verbannt. Jeder Versuch, jeder 

Fortschritt der Figur verwandelt sich nicht nur in eine Ohnmacht, sondern 

vielmehr in eine Unkenntnis des gesellschaftlichen „riesigen Apparats von 

Gesetzen und Beziehungen“. (MoE, S.156) Man kann die Realität nicht 

total erkennen. Sie ist an sich geschlossen, für die Figuren gesperrt.225 

Clarisse gebraucht dafür das Bild  

 

schwarze(r) Vögel, die in Scharen um ein kleines Mädchen flattern, das im Schnee steht. Aber 

etwas später sah sie eine schwarze Wand und weiße Flecken darin; schwarz war alles, was sie 

nicht kannte, und obgleich das Weiße zu kleinen und größeren Inseln zusammenlief, blieb das 

Schwarze unverändert unendlich. Von diesem Schwarz ging Angst und Aufregung aus. (MoE, 
S.146) 

 

Ähnliches belegen Raffaels Beobachtungen der Parallelaktion durch das 

Schlüsselloch (MoE, S.180), oder auch der gescheiterte Versuch Ulrichs 

die Umwelt zu erkennen. Dass Ulrich den Verkehr auf der Straße nicht 

zählen bzw. nicht überblicken kann, impliziert auch die Unmöglichkeit, die 

aristotelische „Anzahl der Bewegung“226 auf der Straße zu beobachten. 

Gleichzeitigkeit, Komplexität, Unstabilität und Kontingenz der Umwelt 

sind hier mit angegeben. Anders gewendet: Jeder Versuch, das Perpetuum 

                                                
225 „[...], denn man kann genau genommen nie die Umwelt beobachten, nie zur Umwelt 

Beziehungen aufnehmen, nie mit der Umwelt ein Metasystem bilden (denn das wäre ja die 

Welt), sondern all dies nur  selektiv mit Bezug auf andere Systeme, die man dann ihrerseits mit 
Hilfe der Unterscheidung von System und Umwelt beobachten und bezeichnen muss.“ 

Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.14. 
226 Hier zit. nach Ternes, Bernd: Invasive Interospektion, S.26. 



101 

 

mobile der Gesellschaft, „das Zahlmoment an der Bewegung“227 der 

Umweltereignisse zu fassen, ist unmöglich und Ulrich versteht seinen 

Unsinn. (vgl. MoE, S.12)228 Aber eben diese Unerreichbarkeit bindet den 

Beobachter. Und hier liegt das Paradox des Verstehens, nämlich das 

Paradox der Transparenz des Intransparenten. Mit anderen Worten: Er 

versteht, dass er die Umwelt nicht durchschauen kann. Konsequent heißt es 

bei Musil: 

 

Ein höheres Gefühl von seinem Ich setzte sich mit einem unheimlichen Gefühl auseinander, als 

wäre er nicht fest in seiner Haut. Auch die Welt war nicht fest; sie war ein unsicherer Hauch, 

der sich immerzu deformierte und die Gestalt wechselte. Häuser standen schief aus dem Raum 
gebrochen; lächerliche, wimmelnde, doch geschwisterliche Tröpfe waren dazwischen die 

Menschen. [...] Der ganze Schauplatz war von etwas Flimmerndem ausgefüllt, irgendein Stück 

Weg des Geschehens kam klar auf ihn zu, aber dann drehten sich wieder die Wände. Die 

Augenachsen standen wie Stiele aus dem Kopf, während die Fußsohlen die Erde festhielten. 
Außen und Innen stützten ineinander [...] und das Gesicht eines Schutzmanns näherte sich ganz 

langsam einer geballten Faust, bis es blutete. (MoE, S.157) 

 

Als solche kann die Umwelt bzw. die Gesellschaft nicht mehr 

definitorischer Bezugspunkt für die Figur sein, sondern Einschränkung der 

freien Entfaltung. Die Fragmentierung zwischen Person und Umwelt treibt 

die Figuren zur Distanz von ihr, zu einer apotaktischen Einstellung, die die 

Position des Beobachters ist, weg von der täuschenden Ordnung der 

Gesellschaft. Musil schreibt: „Man sitzt am Rande einer chaotisch 

bewegten Masse. Das Isolierte, Beobachtungsposten, folgt schon 

daraus.“229 Ähnlich definiert Luhmann: Die Ablösung von dem 

gesellschaftlichen Chaos erfordert daher immer zeitliche und räumliche 

Distanzierungen.230 Diese Ablösung wird bei Musil besonders im 

folgenden Zitat durch die aggressive und fragmentarische Parataxe und die 

                                                
227 Ebd.  
228 Das wird noch verstärkt durch die Uhr, die er dabei hat und welche das Immer-wieder-
Gleiche der Umweltereignisse markiert. 
229 Musil, Robert: Tagebücher, S.543. 
230 Vgl. Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.527. 



102 

 

Farbenmetaphorik ausgedrückt: 

  

Es war Abend geworden. Das Zimmer war schwarz. Das Klavier war schwarz. Die Schatten 
zweier sich liebender Menschen waren schwarz. Clarissens Auge leuchtete im Dunkel, 

angesteckt wie ein Licht, und in dem vor Schmerz unruhigen Munde Walters schimmerte der 

Schmelz auf einem Zahn wie Elfenbein. Es schien, mochten draußen in der Welt auch die 
größten Staatsaktionen vor sich gehn und trotz seiner Unannehmlichkeiten, einer der 

Augenblicke zu sein, um deretwillen Gott die Erde geschaffen hat. (MoE, S.67) 

 

Räumliche Distanzierungen sind der Grund, aus dem die Figuren immer 

wieder am Fenster231 situiert sind, das einerseits die topografische Grenze 

zur Umwelt symbolisiert, andererseits die Figur in der Isolation des 

geschlossenen Zimmers placiert.232 Das Fenster ist der Topos der 

Abwendung von der Umwelt und der Hinwendung zum inneren Selbst, es 

ist die Beobachterposition der Isolation par exellence. Der Raum des 

Zimmers mit dem Fenster impliziert die Position des allerdings nicht 

melancholischen, sondern eher lustvollen Beobachters233, denn das Zimmer 

ist das, was den Figuren ermöglicht, ihre Stelle am gesellschaftlichen 

Schachbrett zu verlassen234:  

 

Sie hatte dem Zimmer den Rücken gekehrt, stand am Fenster und starrte in die spiegelnde 

Undurchsichtigkeit, die von auβen an ihre Augen herantrat. [...] man möchte von anderen 

Fenstern hineinblicken können, und wenn sie sich vergegenwärtigte, dass sie nun also 
gemeinsam mit ihrem ungetreuen Geliebten, bei aufgezogenen Vorgängen vom Licht bestrahlt, 

vor einem dunklen Zuschauerraum stehe, so erregte sie das sehr. (MoE, S.579f.) 

  

                                                
231 Die Interpreten sprechen von einer „Urgeste“ (Wilfried Berghahn: Robert Musil, Reinbek bei 

Hamburg 1991, S.16.) oder von einer „klassische(n) Haltung“ (Thomas Pekar: Robert Musil zur 

Einführung,  Hamburg: Junius Verlag 1997. S.123.) 
232 „Diese ‘aristokratische’ Isolation innerhalb einer immer demokratischer werdenden 

Gesellschaft […] ist die soziopsychologische Bedingung für die Ausbildung der utopischen 

‘Augenblicks’.“ Karl Heinz Bohrer: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981. S.214. 
233 Anders Heinz Brüggemann, der auf das Fenster als Medium der Distanzierung, aber auch als 

Signatur der Melancholie hinweist. Das andere Fenster. Einblicke in Häuser und Menschen. Zur 
Literaturgeschichte einer urbanen Wahrnehmungsform. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. S.8ff. 
234 Mehr noch: Die Fenster des Irrenhauses „seien nichts als Vergrößerungsgläser“ auf die 

chaotische Zeit. (MoE, S.1366) 



103 

 

In der Polykontextualität der Umwelt leben die Figuren in einer 

Beobachtungskultur235: Die Figuren werden zu Spionen, die anderen 

Figuren beispielsweise in der Parallelaktion belauschen: „Die beiden 

Männer schwiegen und hörten einem Gespräch zu, das vor ihnen geführt 

wurde. ‘Beaupres Spiel’ sagte jemand, ‘muß man genial nennen […]’.“ 

(MoE, S.422f.) Die Beobachtungen erzwingen den Verzicht auf die 

Vorstellung einer einheitlichen Gesellschaft und vertreiben die Figur in die 

Umwelt seiner Gesellschaft. Der Lebenssinn der Figuren ist nicht mehr ein 

bestimmter Halt, sondern der verzweifelte Versuch des Haltens bzw. des 

Oszillierens. Die im Roman dargestellte Welt der Figuren ist äußerst 

komplex und das aktuelle intentionale Erleben und Handeln demgegenüber 

sehr gering, denn sie sind „in die Verhältnisse, die sie vorgefunden haben, 

(nicht) hineingewachsen, […].“ (MoE, S.597) Das ist die Kluft, die die 

Figuren durch den Sinn des Haltens zu überbrücken versuchen. Dieser Sinn 

des Haltens der Figuren ist nicht negierbar. Luhmann sagt: „Jeder Anlauf 

zur Negation von Sinn überhaupt würde also Sinn wieder voraussetzen, 

würde in der Welt stattfinden müssen.“236 Sinn gibt es sowohl beim 

Wahnsinn als auch beim Lebensüberdruss. Als Beispiele dienen hier 

Clarisse und Agathe: „Man darf nicht glauben, dass der Wahnsinn sinnlos 

ist; er hat bloß die trübe, verschwimmende, vervielfältigende Optik der 

Luft über diesem Bad, und zuweilen war es Clarisse ganz klar, dass sie 

zwischen den Gesetzen einer andern, aber durchaus nicht gesetzlosen Welt 

lebte.“ (MoE, S.1600) Auch wenn die Figur alles sinnlos sieht und 

Selbstmord zu begehen denkt (Agathe nach dem gescheiterten 

Zusammenleben mit Ulrich), ist das eine Verspieltheit des Sinns.237  Agathe 

                                                
235 Den Begriff entnehmen wir Fuchs, Peter: Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur 
Konstruktion und Imagination gesellschaftlicher Einheit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S.109. 
236 Luhmann, Niklas:  Soziale Systeme, S.96 
237 Georg Lohmann, zit. nach: Ternes, Bernd: Invasive Introspektion, S.140f. 



104 

 

hat sich im erstarrten Schatten der Sinnlosigkeit, im Schatten eines 

Kulturpessimismus238  verlaufen (und das, weil sie nicht entsprechend 

wirkungsvolle Mechanismen der Reduktion von Komplexität der Umwelt 

entwickelt hat, was als Folge den Wegfall von Bestimmung des 

Unbestimmten und die Absenz der selbstkonstitutiven Ordnung hat), aber 

sie erfährt, dass der sinnhafte Horizont immer zugänglich ist, dass man nie 

vom Sinn fallen kann. Man kann immer im sinnhaften Horizont 

aufbrechen, weil es immer einen Sinnüberschuss239 gibt: 

  

dass sie in Gefahr stehe, Anfänge eines sich bildenden Wahnsinns groß werden zu lassen: Sie 

strebte zurück. Heftig hielt sie sich vor, dass sie doch gar nicht an Gott glaube. (…) Sie war 
nichts weniger als religiös in jenem festen Sinn, der zu einer überirdischen oder auch nur 

moralischen Überzeugung hinreicht. Aber erschöpft und zitternd musste sie sich nach einer 

Weile abermals eingestehn, dass sie ‘Gott’ gerade so deutlich gefühlt habe wie einen Mann, der 
hinter ihr stünde und ihr einen Mantel um die Schulter legte. (MoE, S.859f.)240  

 

Das Göttliche verkörpert sich im Rahmen einer analogischen bzw. 

symbolischen Weltordnung durch die Materialität seiner Darstellung. 

Anders ausgedrückt: Der Gott Agathes steht im Sinnhorizont einer nicht 

virtuellen Apokalyptik, die auf dem Hintergrund der bestandenen Krise die 

Sinnhaftigkeit des Lebens fortwähren lässt.  Es geht um die spürbare 

Präsenz des unbeobachtbaren aber beobachtbaren Gottes. Agathes Gott ist 

eine Art Transzendenz, als ein letzter Sinn zu verstehen, wo das 

Unbestimmte einen unhintergehbaren Sinn hat. Durch Sinn gibt es im Text 

Momente der Bewunderung der schönen Welt, wobei die Komplexität als 

                                                
238 Ulrich spricht von einem sinnlosen Kreislauf der Kultur, nicht von einem sinnlosen Kreislauf 

des Lebens. (vgl. MoE, S.1248) 
239 „Die Sinngebung ist unsere Selbstwehr gegen das Chaos.“ Bela Balazs: Der sichtbare 

Mensch oder die Kultur des Films. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S.10. 
240 Das erinnert uns an Augustinus’ verinnerlichte Weise des Selbstbezuges über Gott: „Ich 
könnte nicht sein, mein Gott, ganz und gar nicht, wärest du nicht in mir.“ Hier zit. nach: Bürger, 

Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivität von Montaigne bis 

Barthes, S.56. 



105 

 

Implexität (Valery) interpretiert wird.241 Sinnverlust oder Sinnkrise setzen 

die differenzlose Kategorie des Sinns voraus. Gegenüber dem, was sich der 

Beobachtung entzieht, wird Gott als Anschlussformel, als Chiffre 

eingesetzt, um das Unhintergehbare zu verdecken oder zu übersehen: „eine 

Beschwörungsformel zu finden, einen Griff, den man vielleicht packen 

könnte, den eigentlichen Geist des Geistes, das fehlende, vielleicht nur 

kleine Stück, das den zerbrochenen Kreis schließt.“ (MoE, S.155) Sinn 

bedeutet das Verständnis der Bodenlosigkeit der modernen Gesellschaft 

und an diesem Verständnis wieder Halt zu gewinnen. Diese Sinnkonstanz 

ist ein Grundgesetz der Orientierung in der Umwelt. Ulrich konstatiert:  

 

Er begriff, dass alles darin schon entschieden sei und den Sinn besänftigt wie Muttermilch. Aber 

es war kein Denken mehr, was ihm das sagte, und auch kein Fühlen in der gewöhnlichen, wie in 

Stücke gebrochenen Weise; es war ein ‘ganz Begreifen’ und doch auch wieder nur so, wie wenn 
der Wind eine Botschaft fern herüberträgt, und sie kam ihm weder wahr noch falsch, weder 

vernünftig noch widervernünftig vor, sondern ergriff ihn, als wäre ihm eine leise selige 

Übertreibung in die Brust gefallen. (MoE, S.255) 

 

Der Sinn des abstrakten Haltens ist die Direktive der Formbildung der 

Figuren im Werk, nämlich der begrifflichen, kommunikativen und 

wahrnehmenden Kontaktaufnahme der Figuren mit der Welt in der Form 

des  Zweifels an der bestehenden Welt und deren Suspendierung durch die 

Form der Ironie, die die Wahrnehmung der Figuren leitet. Die Ironie ist die 

Stimmung des Verdachts, es könne auch anders sein. Kierkegaard definiert 

wie folgendes die Ironie: 

 

Die Ironie ist eine Bestimmung der Subjektivität. In der Ironie ist das Subjekt negativ frei; denn 

die Wirklichkeit, welche ihm Inhalt geben soll, ist nicht vorhanden, das Subjekt ist frei von der 

                                                
241 Vgl. Luhmann, Niklas: Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich 

auf ökologische Gefährdungen einstellen?,  S.186.  



106 

 

Gebundenheit, in welcher die gegebene Wirklichkeit das Subjekt hält, aber es ist negativ frei 

und als solches in der Schwebe, weil nichts da ist, das es hielte.242 

 

Die negative Freiheit bedeutet, dass sich zwar jede Macht der Figur in eine 

Ohnmacht verwandelt,  aber die Grenze zur Umwelt ist das „vergitterte 

Fenster“ (MoE, S.1163), das die Freiheit in der Selbstreferenz gewährt. Die 

ironische Haltung der Figuren wird dadurch auf die Spitze getrieben, dass 

die Figuren des Romans besonders die Hauptfigur gerade als das Gegenteil 

eines festen und verorteten Charakters erscheint. Das hindert auch den 

Leser daran, eine identifikatorische Kommunikation mit den Figuren zu 

haben. Vielmehr provoziert der Text eine Reflexion des Lesers. 

In der Position des ironischen Beobachters besitzt kaum eine Figur 

Schuldgefühle, nicht einmal Moosbrugger. Er ist eine „Unschuldgestalt“ 

(MoE, S.836) und Opfer psychosozialer Beschädigungen: „alle Bewegung 

im Leben kommt vom Bösen und Rohen; das Gute schläft ein.“ (MoE, 

S.1673)  Auch Diotima schreibt „die Schuld einem Zivilisatioszeitalter zu 

[…], worin der Zugang zur Seele eben verschüttet worden ist.“ (MoE, 104) 

Moosbrugger symbolisiert die Unschuld der Einfachkeit und der 

Primitivität. Die böse Handlung wird somit als nicht geschehen betrachtet 

durch die Vergebung oder das Verzeihen der Schuld. Aber hier soll man 

bemerken, dass die Pathologie genau dort einsetzt, wo die Figuren nicht 

bereit sind, die Schuld auf sich zu nehmen. Die Schuld der Taten wird an 

einen anonymen, sozial ungreifbaren Mechanismus weitergegeben. 

Moosbrugger z.B. spricht von sich nicht mehr als von der selbst 

handelnden Person, sondern überträgt die Eigentümlichkeit des Handelns 

an das ‘man’ der Gesellschaft. Es geht um eine Extremform der 

Dissoziation von Individuum und Handeln, die sich im Gerichtssaal zum 

                                                
242 Hier zit. nach: Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der 

Subjektivität von Montaigne bis Barthes, S.266. 



107 

 

Ausdruck kommt. Der Angeklagte wird zum Verteidiger, denn nicht dieser 

hat die Tat getan. Es war die Gesamtheit der Umstände, die mit 

gesetzmäßiger Notwendigkeit zu diesem Zustand führte.243 Explizite 

Apotheose der individuellen Unschuld lässt sich ebenfalls im folgenden 

Zitat zeigen: „Auch Walter, obgleich er in besseren Jahren über solche 

Lehren zu lachen vermocht hatte, kam, als er es selbst mit ihnen zu 

versuchen begann, bald auf ihre großen Vorteile. War bis dahin er 

arbeitsunfähig gewesen, so war jetzt die Zeit unfähig und er gesund.“ 

(MoE, S.61f.)  

Die Gesellschaft, in der die Figuren agieren und reagieren ist der 

anosognostische Rahmen für Anosognostiker, nämlich für Figuren, die 

nicht mehr erkennen, dass sie krank sind. Diese Krankheit basiert nicht auf 

dem Verlust der Funktion der Figur in ihrer Gesellschaft, sondern im 

Gegenteil auf der Vielheit der Funktionen und der Differenzierungen. Auch 

die Funktion der so genannten „Geisteskranken“ (MoE, S.68) wird 

beschrieben als ein „Dienst“ an der Gesellschaft, der entgolten wird durch 

„ein befriedigendes Zugreifen des Kriminaldienstes und der Justiz.“ (MoE, 

S.532) Die Unfähigkeit, eine Krankheit zu erkennen, ist für Luhmann nicht 

nur eine individuelle, sondern auch für das Gesamt der Gesellschaft zu 

benutzen: 

  

Nicht die Intentionen sind der Ursprung, sondern das Unbewusste. Aber auch nicht das 

Unbewusste, sondern die Repressionen, die dazu führen, dass man es nötig hat. Aber auch nicht 

die Repressionen, sondern die gesellschaftsstrukturellen Vorgaben, die sie auslösen.244 
 

                                                
243 Im Nachlaßmaterial zur Clarisse-Figur wird ‘Geisteskrankheit’ unter dem pathogenen 
Einfluß der modernen Gesellschaft expressis verbis reflektiert: „Gewisse Krankheitensbilder 

sind nicht persönliche, sondern auch soziale Erscheinungen – […]: Es ist nicht ausgeschlossen, 

daß das, was heute bloß zur inneren Destruktion wird, einstens wieder konstruktiven Wert 
haben wird. Wenn der gesunde Mensch eine soziale Erscheinung ist, dann ist es auch der 

kranke.“ (MoE, S.1734) 
244 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.380. 



108 

 

Auf diesen Punkt wird im Roman ausdrücklich aufmerksam:  

 

Man kann weder gegen Personen noch gegen Ideen oder bestimmte Erscheinungen kämpfen. Es 
fehlt nicht an Begabung noch an gutem Willen, ja nicht einmal an Charakteren. Es fehlt bloß 

ebenso gut an allem wie an nichts; es ist, als ob sich das Blut oder die Luft verändert hätte, eine 

geheimnisvolle Krankheit hat den kleinen Ansatz zu Genialem der früheren Zeit verzehrt, aber 
alles funkelt von Neuheit, und zum Schluß weiß man nicht mehr, ob wirklich die Welt 

schlechter geworden sei oder man selbst bloß älter. Dann ist endgültig eine neue Zeit 

gekommen. (MoE, S.57f.)245 

 

 

5. Das Konzept der Eigenschaftslosigkeit 

 

Der Roman zeigt die Unübersichtlichkeit der Gesellschaft, indem die 

Figuren nur schwerlich an die gesellschaftliche Semantik anschließen. Die 

Figuren setzen sich selbst in eine Lücke, setzen sich selbst voraus, als 

diejenigen, die die Problematik erkannt haben. Sie setzen Bewegung und 

Zersplitterung in der Umwelt in Eingeschlossenheit um. Darauf macht das 

Werk in ausführlicher Weise aufmerksam: 

  

Dieses Gehn ohne Ziel und deutliche Bestimmung in einer lebhaft mit sich selbst beschäftigten 
Stadt, diese gesteigerte Anspannung des Erlebens bei gesteigerter Fremdheit, die noch durch die 

Überzeugung verstärkt wird, dass es auf einen nicht ankomme, sondern nur auf diese Summen 

von Gesichtern, diese vom Körper gerissenen, untereinander zu Armeen von Armen, Beinen 
oder Zähnen zusammengefassten Bewegungen, denen die Zukunft gehört, vermag das Gefühl 

zu wecken, dass man sich als noch ganz und geschlossen für sich wandelnder Mensch schon 

geradezu unsozial und verbrecherisch vorkommt; aber wenn man dem dann noch weiter 

nachgibt, kann unversehens auch eine so törichte leibliche Annehmlichkeit und 
Verantwortungslosigkeit daraus entstehn, als gehöre der Körper nicht mehr einer Welt an, wo 

das sinnliche Ich in kleine Nervenstränge und -gefäße eingeschlossen ist, sondern einer von 

unwacher Süße durchfluteten. (MoE, S.723) 

 

Luhmanns Übergang von der „stratifikatorischen“ zur „funktionalen 

                                                
245 Zur Verstärkung der hier skizzierten These lesen wir bei Musil: Mystiker wären vielleicht 
„imstande gewesen, sogar Moosbrugger freizusprechen.“ (MoE, S.125) Denn sie „unterschieden 

zwischen den Sünden und der Seele, die trotz der Sünden unbefleckt bleiben kann […].“ (MoE, 

S.124) 



109 

 

Differenzierung“246 begründet diese Zersplitterung und Anonymisierung 

der Gesellschaft. Ulrich erscheint sich selbst „nur noch wie ein durch die 

Galerie des Lebens irrendes Gespenst […], das voll Bestürzung den 

Rahmen nicht finden kann, in den es hineinschlüpfen soll.“ (MoE, S.648) 

Die Differenzierung der Gesellschaft in Systeme hebt die Bedeutung der 

Person auf: „das Ich verliert die Bedeutung […] als ein Souverän.“ (MoE, 

S.474)247 In diesem Sinne ist das Ich nach Mach eine „praktische 

Einheit“248, eine funktionale Bedeutung von Selbst- und Fremdreferenzen. 

Ähnlich Musil: Das Ich hat die Funktion, die „künstliche Einheit“ des 

„Selbstbewusstseins“ zu vollbringen. (MoE, S.645)   

Die reflexive Selbstreferenz d.h. die Vorstellung von der eigenen Identität 

als Ich ist als Symbol zu verstehen. Das Ich, die Seele nach Musil, ist 

ortlos, ist verfehlt: „In ihrem schönen, großen Leib saß die Seele hilflos wie 

in einem weiten blühenden Land.“ (MoE, S.425) Das Ich ist, wie auch die 

Welt, unfest, „chamäleonartig“249, denn jede Selbstbeobachtung wird durch 

eine andere Beobachtung in einer sich unendlich  potenzierenden 

                                                
246 Funktionale Differenzierung gliedert die Gesellschaft in ungleiche Teilsysteme, die sich 

jeweils an einer eigenen spezifischen Funktion orientieren und deshalb einen höchste 
Komplexität und Inkongruenz bewirken. 
247 Noch schärfer über die Identität des Ichs drückte sich Claude Lévi-Strauss, wobei der Begriff 

der Identitätsmaske bis hin zum Identitätsverlust reicht: „Ich habe nie ein Gefühl meiner 

persönlichen Identität gehabt, habe es auch jetzt nicht. Ich komme mir vor wie ein Ort, an dem 
etwas geschieht, an dem aber kein Ich vorhanden ist. Jeder von uns ist eine Art 

Straßenkreuzung, auf der sich Verschiedenes ereignet. Die Straßenkreuzung selbst ist völlig 

passiv; etwas ereignet sich darauf.“ zit. in: Reese, Walter/Schäfer, Niklas Luhmann zur 
Einführung, 3. Aufl., Hamburg: Julius Verlag, S.78. 
248 Hier zit. nach: Werner, Ego: Abschied von der Moral. Eine Rekonstruktion der Ethik Robert 

Musils, Studien zur theoretischen Ethik, Bd. 40, Freiburg: Universitätsverlag Herder 1992, S.22.  
249 Ernst Mach sagt: „Wenn ich sage, das  ‘Ich ist mittelbar’, so meine ist damit, dass es nur in 
der Einfühlung des Menschen in alle Dinge, in alle Erscheinungen besteht, dass dieses Ich sich 

auflöst. […] Alles ist flüchtig; eine substanzlose Welt, die nur als Farben, Konturen, Tönen 

besteht, ihre Realität ist ewige Bedeutung, chamäleonartig schillend. In diesem Beispiel der 
Phänomene kristallisiert sich, was wir unser Ich nennen. Vom Augenblick der Geburt bis zum 

Tode wechselt es ohne Ruhe.“ Hier zit. in: Arlt, Herbert/Diersch, Manfred: Sein und Schein – 

Traum und Wirklichkeit. Zur Poetik österreichischer SchriftstellerInnen im 20. Jahrhundert, 
Europäische Hochschulschriften: Reihe I, Deutsche Sprache und Literatur: Bd. /Vol. 1442, 

Frankfurt a.M.: Peter Lang 1994, S.145. 

 



110 

 

Reflexivität überboten. Das Ich ist somit einem „Bewegungssturm“ 

ausgesetzt. (MoE, S.473)  

Als Reaktion auf die „Auflösung des anthropozentrischen Verhaltens“ 

(MoE, S.150) wird im Roman eine Differenz erkennbar. Es gibt den Mann 

ohne Eigenschaften und den Mann mit Eigenschaften. In dem Maße, wie 

die Definition von Inklusions- und Exklusionskriterien in die 

Verfügungsgewalt der jeweiligen Funktionskontexte verschoben wird, lässt 

sich bei Arnheim eine Aufwertung der Individualität des Individuums 

beobachten. Vorhanden im gesellschaftlichen System ist Arnheim, denn es 

geht um „das Muster Arnheim“ (MoE, S.176), denn er verkörpert mit allen 

subjektorientierten, ichkultischen Attributen bzw. Eigenschaften den 

Grandiositätswahn, die Souveränität des Ichs. Die Souveränität der 

Selbstreferenz ist substituiert durch die Souveränität und die 

Vergewaltigung der Fremdreferenz. Dieser Fremdreferenz setzt er zugleich 

eine Diätetik der Einsamkeit entgegen, um sich schriftstellerisch zu 

betätigen. Vielmehr wechselt ein triumphales und narzisstisches 

Selbstgefühl mit einem Zustand des Ausgesetztseins, um aus dieser 

Ambivalenz Selbstrechtfertigung zu gewinnen. Arnheim verkörpert die 

Semantik der autonomen und selbstbestimmten Individualität. Anders 

ausgedrückt: Die Selbstachtung und das zufriedene Selbstgefühl Arnheims 

ergeben sich aus der Übereinstimmung und der Verinnerlichung der 

Fremdreferenz. Er sucht durch „Ideale und Moral […] das große Loch zu 

füllen, das man Seele nennt.“ (MoE, S.185) Die Einheit des 

Nichtzusammenhängenden seines Lebens hat die Form des Tanzes: „Es 

denkt das Leben um den Menschen herum und stiftet tanzend für ihn die 

Verbindungen, die er mühsam und lange nicht so kaleidoskopartig 

zusammenstoppelt, wenn er sich dazu der Vernunft bedient.“ (MoE, S.409) 

Arnheim spielt in der Selbstbeobachtung die Parodie und damit die 



111 

 

Depotenzierung seiner Macht nach. Mehr noch dazu: Es ist nicht zufällig, 

dass es im Roman die Geisteskranken sind, die Ich sagen, und dieses mit 

dem Namen Sr. Kaiser- und Königlichen Majestät verbinden. 

Das Ich ist also Phantasma, Gespenst, das die Impersonalität eines Ich 

offenbart: „Die Erlebnisse […] liegen […] einfach in der Luft […]. Es ist 

eine Welt von Eigenschaften entstanden, von Erlebnissen ohne den, der sie 

erlebt.“ (MoE, S.150)  

So verstanden ist das Ich eine Leerstelle und die Figur benutzt die Sprache 

als Medium um die Form des Selbst auszudrücken. Die Tautologie des „Ich 

ist gebrochen“ (MoE, S.1409) in ein Selbst, das beobachtet und in ein 

anderes, fremdes Selbst, das beobachtet wird. Die Form der Referenz auf 

das Ich ist die Form des Zitats, dessen intensives Auftreten im Werk die 

Figur zu einem Spiegelreflex von Zitaten macht. Die Figuren sprechen in 

der 3. Person des ‘man’.250 Das Ich wird im Namen des ausgeschlossenen 

Dritten transfiguriert. Das ‘man’ funktioniert als Immunisierung, als 

Platzhalter des Ich, als subjektiv gesetztes Zeichen, durch ‘man’ wird das 

Ich gelöst, aber nicht gelöscht, es bleibt ein latentes Apriori251, ein 

„eingeschlossenes Ausgeschlossensein“. (MoE, S.1842) Durch die 

Benutzung des ‘man’ gewinnt die Figur Lebenszeit, indem sie die 

Todeswirkung des Ich verzögert, sie lässt den Tod herein, um mit ihm zu 

leben. Bei Musil heißt es:  

 

Man lernt das Wechselspiel zwischen Innen und Außen erkennen, und gerade durch das 

                                                
250 Nicht zu übersehen wäre hier der Gedanke, dass die Wendung ‘man’ den Leser mit 

einschließt. Das ist in der Systemtheorie von Wichtigkeit, denn sie spricht nicht vom Lesen 

bzw. Interpretation eines Textes, sondern vielmehr von Kommunikation zwischen Werk und 
Leser.  
251 So interpretiert G. Schulte das Subjekt bei Luhmann, vgl. Ternes, Bernd: Invasive 

Introspektion. Fragen an Niklas Luhmanns Systemtheorie, S.129. Luhmanns System ist nicht 
der Tod des Subjekts, sondern der Versuch, die komplexe Vielheit der Identitäten im System 

zusammenzuhalten bzw. in den anonymen Strukturen und Prozessen des Systems aufzulösen 

und sich zu sammeln in der Allgegenwart der Zeit. 



112 

 

Verständnis für das Unpersönliche am Menschen ist man dem Persönlichen auf neue Spuren 

gekommen, auf gewisse einfache Grundverhaltensweisen, einen Ichbautrieb, der wie der 

Nestbautrieb der Vögel aus vieler Art Stoff nach ein paar Verfahren sein Ich aufrichtet. (MoE, 
252) 

  

Es geht um eine Selektion des Bewusstseins, das Selbst in die 

Fremdreferenz, in die Allgemeinheit zu bannen. Das Selbst findet im ‘man’ 

seinen semiologischen Ort. Anders gewendet: Die Subjektivitätserfahrung 

findet im ‘man’ ihre sprachliche bzw. metaphorische Beheimatung. Dieses 

‘man’ ist eine Gegenparadoxie, denn die Figuren sagen ‘man’ und meinen 

‘ich’, um einen weniger schmerzlichen Ort zu finden, an dem das Problem 

des Todes des Ich toleriert werden kann.252 Sie versuchen in einem zweiten, 

anderem Ich253 immer noch das Ich zu bewahren, wobei das Ich 

beobachtende  und beobachtete Instanz ist. Im ‘man’ drückt sich 

Identisches im Nicht-Identischem aus. Ich und Welt werden zunächst und 

im Allgemeinen anonym konstituiert. Jedermann wird als derselbe 

miterlebend vorausgesetzt in der Leerform eines anderen Ichs, als ‘man’. 

Die Konstitutionsleistung bleibt infolgedessen undifferenziert. Die Figur 

beobachtet im theoretischen ‘man’ ihr sich-Vorkommen, als ihr vor-sich-

Kommen. Das Ich ist etwas Einheimisches, das vom Selbst als etwas 

Fremdes beobachtet, das draußen steht und das Unbehagen und 

Unsicherheit in der Figur bereitet. Deshalb ist das Gefühl des Erschreckens 

im Roman übermotiviert. Dieser Fremde „verfügt über einen äußeren, 

unparteiischen und autonomen Standpunkt, von dem aus die Insider […] 

                                                
252 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.121. 
253 Die Autopoiesis des psychischen Systems ersetzt den Begriff des Ich: „Denn ICH ist ein 

anderer. […] Das ist mir klar: ich wohne der Entfaltung meines Denkens bei: ich betrachte es, 
ich höre es […].“ Rimbaud, zit. in: Fetz, Reto Luzius/Hagenbüchle,Roland/Schulz, Peter: 

Geschichte und Vorgeschichte der modernen Subjektivität, Bd. 2, Berlin: Walter de Gruyter 

GmbH und Co 1998, S.1244. 



113 

 

beobachtet, überprüft und zensiert werden können.“254 Angesichts des 

Fremden wird das Ich  eine Verlegenheitsformel.255 Die Figuren pendeln 

hin und her, sie beobachten zwischen Selbst und Anderes und kommen 

nicht heraus, es sei denn durch einen halsbrecherischen Sprung, indem man 

eine Ersatzunterscheidung erfindet, wie das der Hermaphrodit Clarisses 

verkörpert.  

Um denselben Punkt eine andere Wendung zu geben: Das ‘man’ ist 

Abstraktion gegenüber der Weltkomplexität, ein Absehen im Dienste eines 

überblickenden Hinsehens. Die Figuren werden zu abstrakten Aktanten, zu 

mythischen Aktanten, „weil sie nicht mit individuellen und kollektiven 

Subjekten interagieren, sondern diese ersetzen und dadurch deren 

Funktionen verdecken.“256 Das ‘man’ dominiert als ,,die überwachende 

Neugierde der Öffentlichkeit“ (MoE, S.997) und äußert den schmerzenden 

Abstand nicht nur vom eigenen Ich und von der Tautologie bzw. von der 

Unmöglichkeit der Selbstbeobachtung in tautologischer Form, sondern 

auch von der Umweltkomplexität. Musil konstatiert, dass das Ich nicht 

mehr zu gebrauchen ist, denn es kann sich nicht so ausdrücklich überlegen, 

wie das ‘man’ (vgl.MoE, S.996), doch aber kein durchgestichenes Wort: 

 

Ulrich fühlte sich sofort an alte Photographien oder an schöne Frauen in verschollenen 

Jahrgängen deutscher Familienblätter erinnert, und während er sich in das Gesicht dieser Frau 
hineindachte, bemerkte er darin eine ganze Menge kleiner Züge, die gar nicht wirklich sein 

konnten und doch dieses Gesicht ausmachten. (MoE, S.22) 

  

Die Form des ‘man’ ist völlig kompatibel mit Ulrichs 

Eigenschaftslosigkeit, die einerseits als Schutz des Selbst, als „Rettung der 

                                                
254 Baumann, Zygmunt.: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Frankfurt a.M.: 

Fischer 1995, S.103. 
255 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 6, Opladen: Westdeutscher Verlag 
1990, S.169. 
256 Zima, Peter V.: Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen Moderne und 

Postmoderne, 2. Aufl., Tübingen/Basel: A. Francke Verlag 2007, S. 325.  



114 

 

Eigenheit“ (MoE, S.47) zu verstehen ist, andererseits als das Gegenteil 

nicht nur des idealen Arnheims, sondern auch des Genies: „Genialität ist 

nichts anderes als seine ins Subjekt transportierte Idealität. Ihr negatives 

Vorstadium ist die Eigenschaftslosigkeit – so wie das Pendant im negativen 

Vorfeld der objektiven Idealität die Abstraktion.“257 Ulrichs 

Eigenschaftslosigkeit ist letzten Endes als eine Resignation zu 

interpretieren: 

  

Wer sich dagegen auflehne, würde jedoch unfehlbar den lächerlichen Eindruck eines Mannes 

machen, der zwischen die Pole einer Faradisationsmaschine geraten ist und gewaltig zuckt und 

rüttelt, ohne dass man seinen Gegner wahrnehmen kann. Denn der Gegner ist nicht durch die 
Leute gegeben […], sondern ihn bildet die flüssig-luftartige Unfestheit des allgemeinen 

Zustandes selbst, sein Zusammenströmen aus unzähligen Gebieten, seine unbegrenzte 

Verbindungs- und Wandlungsfähigkeit. (MoE, S.453f.) 

 

Statt das Individuum, ist die Gesellschaft im negativen Sinne genial, denn 

sie hat durch ihre „Zwangsvorstellung“ (MoE, S.32) die Komplexität des 

einzelnen Individuums reduziert: Die Gesellschaft ist „ein geniales 

Ganzes“, das ,,aus einer Summe von reduzierten Individuen besteh(t)“. 

(MoE, S.32) Das macht die Figur zu einem Modell, das die „in 

Ereignissingularitäten zerfallende Welt pragmatisch ordne(t).“258 Der Hang 

Musils zu Initialen bedeutet einerseits die Reduktion des Namens bzw. des 

Wortes auf einen Buchstaben, andererseits die Reduktion des Individuums 

zum sprachlichen kleinsten Gebilde.259  

Am deutlichsten macht sich die Differenz zwischen dem Mann mit 

Eigenschaften und dem Mann ohne Eigenschaften im folgenden Beispiel 

                                                
257 Schmidt, Jochen: Ohne Eigenschaften. Eine Erläuterung zu Musils Grundbegriff, Tübingen: 
Max Niemeyer 1975, S.78. 
258 Mach, Ernst: zit. in: Pfotenhauer, Helmut/Riedel, Wolfgang/Schneider, Sabine: Poetik der 

Evidenz. Die Herausforderung der Bilder in der Literatur um 1900, Würzburg: 
Königshausen/Neumann, S.126. 
259 Vgl. Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum 

Werk am Leitfaden der „Membran“, S.24.  



115 

 

bemerkbar: In einem Gespräch mit Diotima charakterisiert der Protagonist 

sich selber und seinen Gegner Arnheim wie folgt: „‘Ich bin vielleicht nur 

ein kleiner Kiesel, und er ist wie eine prächtige bauchige Glaskugel.’“ 

(MoE, S.275) Hier sehen wir, dass Ulrich für sich selbst eine Metapher 

benutzt, während für seinen Gegner eine Analogie, was ihre Beziehung 

umschlägt. Die Kiesel könnte immer eine Gefahr für die Glaskugel sein.260 

Das ändert ins Gegenteil die Machtposition der Figuren. Mit anderen 

Worten: Es geht um eine rhetorische Unterscheidung, die das Konzept des 

mächtigen Ichs dementiert und das Konzept des eigenschaftslosen Ichs 

verifiziert: 

 

Darum zögert er, aus sich etwas zu machen; ein Charakter, ein Beruf, eine feste Wesensart, das 

sind für ihn Vorstellungen, in denen schon das Gerippe durchzeichnet, das zuletzt von ihm übrig 

bleiben soll. Er sucht sich anders zu verstehen; mit einer Neigung zu allem, was ihn innerlich 
mehrt, und sei es auch moralisch oder intellektuell verboten, fühlt er sich wie einen Schritt, der 

nach allen Seiten frei ist, aber von einem Gleichgewicht zum nächsten und immer vorwärts 

führt. Und meint er einmal, den rechten Einfall zu haben, so nimmt er wahr, dass ein Tropfen 
unsagbarer Glut in die Welt gefallen ist, deren Leuchten die Erde anders aussehen macht. (MoE, 

S.250) 

  

Bleiben wir dabei: Das Ich als Identifizierbarkeit ist unmöglich. Das 

Konzept der Eigenschaftslosigkeit schließt deswegen die Identifizierung 

mit dem Ich aus: „Ihr eigener Ausschluss ist ihre ‘ureigenste’ 

Operation.“261 Der Mann ohne Eigenschaften hat ausgerechnet diesen 

Namen Ulrich, nachdem Musil unterschiedliche Namen, wenn auch 

programmatische (Anders) oder mythologische Namen (Achilles) in seinen 

Entwürfen gelegt hat. Deshalb will auch Clarisse von Ulrich den „Erlöser 

der Welt“ (MoE, S.660) empfangen. 

                                                
260 Vgl. Biebuyck, Benjamin: Ein inniges Ineinander von Bildern. Versuch einer 
Valenzumschreibung von Verbalmetaphorik und indirektem Vergleich im ersten Buch von 

Robert Musils „Der Mann ohne Eigenschaften“, in: Musils anders, S.171-210, hier S.183. 
261 Ternes, Bernd: Invasive Introspektion. Fragen an Niklas Luhmanns Systemtheorie, S.130. 



116 

 

Eigenschaftslosigkeit ist ein Potential weder für Sicherheit noch für 

Verantwortung: „Heute dagegen hat die Verantwortung ihren Schwerpunkt 

nicht im Menschen, sondern in den Sachzusammenhängen. Hat man nicht 

bemerkt, dass die Erlebnisse vom Menschen unabhängig gemacht haben?“ 

(MoE, S.150) Eigenschaftslosigkeit ist ein Potential für Unsicherheit, nicht 

um Anhaftung an stereotypen Rollen, sondern es geht um eine potenzierte 

Befreiung von Zwang und Herrschaft einer leeren Identität, allerdings nicht 

wegen Dummheit, sondern  wegen des Möglichkeitsdenkens, das nur hier 

seinen Platz findet. Dieses Gefühl gibt ihm die Möglichkeit einer 

universalen Affirmation. Clarisse weiß: „Ein Mann ohne Eigenschaften 

sagt nicht Nein zum Leben, er sagt Noch nicht! Und spart sich auf; das 

hatte sie mit dem ganzen Körper verstanden“. (MoE, S.455) Diese 

universale Affirmation ist die neue Moral Musils, denn sie ist die 

Bedingung für das Mögliche. Das Konzept der Eigenschaftslosigkeit ist 

völlig kompatibel mit Luhmanns Bezeichnung der Moderne als die Epoche 

der „höheren Freiheit zum Nein“ und „höheren Spezifikation zum Ja“.262  

Die Eigenschaftslosigkeit ist einerseits die Freiheit vom Erröten, von der 

Täuschung, dass es etwas hinter der Person geborgen und unbeobachtbar ist 

und andererseits die Auflösung der Differenz zwischen der Eigentlichkeit 

des Ich und der Allgemeinheit des ‘man’: „aus der Uneigentlichkeit, aus 

dieser schimmernden Verstecktheit, in der wir das Ungewöhnliche 

manchmal empfinden. Es ist wie ein Netz ausgebreitet, das uns quält, weil 

es weder hält, noch loslässt.“ (MoE, S.566)  

Ähnliches wünscht sich Agathe: „Wenn es trockener wäre, möchte ich 

mich auf den Rasen legen! […] Ich wollte so gern auf einer Wiese liegen, 

beschrieben zur Natur zurückgekehrt wie ein weggeworfener Schuh!“ 

                                                
262 Luhmann, Niklas: Soziologie der Moral, in: Ders./Pfürtner, Stephan H. (Hg.): Theorietechnik 

und Moral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S.425. 



117 

 

(MoE, S.1090) Diese Sehnsucht nach dem Verschwinden ist als eine 

Sehnsucht danach zu deuten, unbeobachtbar von den anderen und von dem 

fremden Ich zu sein.  

 

Nun saß sie hier, wie ein Mensch, der nach ungeheuren Anstrengungen auf einer Bank sitzt, 

Gott sei Dank, nicht bewegt, und augenblicklich nichts tun will, als etwa dem Rauch seiner 
Pfeife nachzuschaun; ja so lebhaft beherrschte eine solche Stimmung Diotima, dass sie selbst 

diesen Vergleich wählte, der an alten Mann im Spätsonnenschein erinnerte. Sie kam sich wie 

ein Mensch vor, der große, leidenschaftliche Kämpfe hinter sich hat. (MoE, S.466f.) 

 

Die Eigenschaftslosigkeit ist das Bewusstmachen, dass die Einheit der 

Selbstreferenz (Reflexion) und des Bewusstseins nur eine fiktive ist oder 

nur eine sprachliche.263 Die Zettel, auf die Ulrich und Agathe ihre Namen 

geschrieben haben, beeinflussen ihre Wahrnehmung als Subjekte. Sie 

fließen in ihre Selbstreferenz ein. Die Namen als Repräsentanten des Ichs 

werden in eine Mauer begraben, um als Metapher-Versteck wirksam zu 

werden. Machs Hauptsatz moderner Ich-Depontezierung: „Das Ich ist 

unrettbar“264 gilt also nicht, das Ich ist immer noch rettbar in der Schrift als 

Name. Das Ich als Name ist in der gesellschaftlichen Maschinerie 

bedeutungslos: „Sein Name, diese zwei vorstellungsärmsten, aber 

gefühlsreichsten Worte der Sprache sagte hier gar nichts“. (MoE, S.159) 

Aber im Konzept der Eigenschaftslosigkeit wird das Ich geschützt und auf 

die Schrift, als Gedächtnis verstanden, verschoben. Die Zettel Ulrichs und 

Agathes sind Gedächtnismetaphern der Schrift, da sie das Einschreiben 

ihrer Namen mit der zeitlich und räumlich bedingten Bedrohung des 

Verlustes durch das Vergessen bzw. durch das Wiederherstellen von dem 

                                                
263 Mit Luhmann lässt sich ergänzen: „Es gehört zu den schlimmsten Eigenschaften unserer 
Sprache […], die Prädikation auf Satzsubjekte zu erzwingen und so die Vorstellung zu 

suggerieren und schließlich die alte Denkgewohnheit immer wieder einzuschleifen, dass es um 

‘Dinge’ gehe, denen irgendwelche Eigenschaften, Beziehungen, Aktivitäten oder 
Betroffenheiten zugeschrieben werden.“ Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.115.  
264 Mach, Ernst: Beiträge zur Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1991, S.141. 



118 

 

verlorenen Ich thematisieren. Auch die Elemente des Wassertropfens und 

des Feuers, mit denen das Ich in der folgenden Passage identifiziert wird, 

werden mit der Erinnerung bzw. mit der Differenz Erinnern/Vergessen 

assoziiert. In der Metapher des Wassertropfens wird das Ich als 

unwiederbringlich Verlorenes dargestellt, während die Metapher des 

Feuers das Vergessen aufhebt und das in Vergessenheit geratene Ich 

reaktualisieren kann:  

  

zu allem, was es gab, zog ihn etwas hin, und etwas Stärkeres ließ ihn nicht dazu kommen. 

Warum lebte er so unklar und unentschieden? [...] In dem erfrorenen, versteinten Körper der 

Stadt fühlte er ganz zu innerst sein Herz schlagen. Da war etwas in ihm, das hatte nirgends 
bleiben wollen, hatte sich die Wände der Welt entlang gefühlt und gedacht, es gibt ja noch 

Millionen anderer Wände; dieser langsam erkaltende, lächerliche Tropfen Ich, der sein Feuer, 

den winzigen Glutkern nicht abgeben wollte. (MoE, S.157) 

 

 

6. Fremdreferenz 

 

Bewusstseinsprozesse werden nicht als Hypostasierung des Subjekts zu 

einer metaphysischen Entität sei es zu einem reinen Bewusstsein, sei es zu 

einer nicht greifbaren Einheit des Subjekts, sei es zu einer hinter dem 

sichtbaren Leib verborgenen Substanz missverstanden werden, sondern es 

ist die Verbindung des Bewussten mit dem Intentionalen, die über eine 

solche Fixierung an eine Innerlichkeit hinausführt, was als Einheit der 

Differenz von Selbst- und Fremdreferenz thematisiert wird. Selbst- und 

Fremdreferenz werden als isomorph betrachtet. Diese Isomorphie 

legitimiert das Experimentieren des Textes, indem sowohl der Subjektivität 

als auch der Objektivität eine metaphysische Fundierung weggenommen 



119 

 

wird.265 Der Tod der Metaphysik wird auch bei Musil explizit ausgedrückt: 

„Wenn aber nichts dahinter steckt? Nicht mehr als den Sonnenstrahlen, die 

auf den Steinen tanzen? Wenn diese Unendlichkeit des Wassers und des 

Himmels erbarmungslos offen ist?“ (MoE, S.1416)   

Sowohl Selbst- als auch Fremdreferenz sind Produkte des Bewusstseins par 

excellence. Denselben Gedanken finden wir bei Mach: „Ein isoliertes Ich 

gibt es ebensowenig wie ein isoliertes Ding. Ding und Ich sind 

provisorische Fiktionen gleicher Art.“266 Die Isotopie zwischen Selbst- und 

Fremdreferenz zeigt sich besonders in der Tatsache, dass die Motive 

weniger mit Handlungsdispositionen der Figuren zu tun haben, als 

vielmehr mit fremdreferentiellen Motiven wie dem Fenster, der Bühne, der 

Strasse. Dadurch ist auch die Änderung, ‘die Inversion’ des Raums 

möglich, sowohl bei den Figuren, als auch auf der Ebene des Werkes, auf 

der Objekte und Räume an verschiedene Stellen des Werkes wiederkehren. 

Figuren und Gegenstände erweisen sich folglich als paradigmatische 

Ereignisse des Textes. Dinge haben zuerst einmal eine metonymische 

Präsenz, die völlig bewegungslos, völlig richtungslos ist, also nichts von 

der bewegten - weil intentierten - Figur absorbiert, wie  z.B.  die 

Kleidungsstücke, die Natur, die Puppen der Kindheit, das hölzerne Pferd, 

das Klavier. Sie sind „erstarrte“ Vorstellungen ihrer Möglichkeit. (MoE, 

S.1509) Sie werden aber durch Zufall zum Interdepenzunterbrecher der 

Figur bzw. die Dinge unterbrechen die Selbstreferenz der Figur. Die Figur 

befindet sich in einem Deutungsnotstand und sucht in den Beziehungen mit 

                                                
265 Ähnlich schreibt Goethe: „Alles, was im Subject ist, ist im Object und noch etwas mehr. 

Alles was im Object ist, ist im Subject und noch etwas mehr. Wir sind auf doppelte Weise 
verloren oder geborgen: Gestehen wir dem Object sein Mehr zu, pochen wir auf unser Subject.“  

Hier zit. in: Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum 

Werk am Leitfaden der „Membran“, S.34.  
266 Hier zit. nach: Werner, Ego: Abschied von der Moral. Eine Rekonstruktion der Ethik Robert 

Musils, S.22.  

 



120 

 

ihrer Umwelt ein nicht-kontingentes Prinzip zu finden, während sie sich 

selbst und die Strukturen ihres Bewusstseins als kontingent ansieht, damit 

nicht das Gefühl der Zufälligkeit entsteht, das zu einer „statistische(n) 

Entzauberung seiner Person“ führt. (MoE, S.159) Selbst die starke Diotima 

„schlug sich als Hauch in einiger Entfernung von sich selbst (an den 

Dingen) nieder“. (MoE, S.352) Fremdreferenz heißt Dekontextualisierung 

für das Werk und variable Referentialisierbarkeit für die Figuren. 

Mit anderen Worten: Die Grenze der Identität der Figuren lädt dazu ein, die 

Selbstreferenz durch die Fremdreferenz zu überspringen und das Objekt 

von der Erstarrung zu befreien. In diesem Sinne ist die Fremdreferenz eine 

Projektion des Inneren. Oder systemtheoretisch gesprochen: Die 

Beobachtungen der Dinge werden in Ereignissequenzen verwandelt. Die 

Fremdreferenz wird zum Symbol der Selbstreferenz, zum Träger von 

Erwartungen und Phantasmen. Sie verleiht der  Figur  eine Besetzung für 

das Selbst: 

  

Das ganze Dasein des Subjekts wird ihm durch das phantasmatische Objekt verliehen, das sein 

Leeres ausfüllt. […] Die Substanz als Subjekt auffassen‚ heißt erfahren, dass der sogenannte 

Vorgang der Erscheinungen‚ vor allem die Tatsache verbirgt, dass es nichts zu verbergen gibt – 
und dieses Nichts hinter dem Vorhang ist das Subjekt.267 

  

Etwas vollkommen Banales kann als Objekt die Positionierung der Leere 

im Anderen ausmachen. Dieses Banale findet sich aber an einer 

Funktionsstelle ein, die Bedeutung für die Figur emergiert, es wird zum 

Fetisch:  

 

Der Fetisch  ist ein besonders deutliches Beispiel für die Substitution, die a-mimetisch die 
Relation von Bild und Abbild durchstreicht, weil jeder Signifikant als Ersatz nicht die Fülle 

                                                
267 Zizek, Slavoj: Der erhabenste aller Hysteriker: Lacans Rückkehr zu Hegel, 2., erw. Aufl., 

Wien: Turia/Kant 1992, S.124f. 



121 

 

seiner Präsenz und Absenz geworfen ist. Er vertritt nur; er repräsentiert ohne doch die Präsenz 

hypostasieren zu können.268 

   

Oder ein anderes Mal: Dinge bekommen durch die Fremdreferenz eine 

dynamische, archetypische Präsenz, ein semantisches, quasi rituelles 

Potential, das zur Erinnerung bzw. zur Erwartung führt. Dazu ein Beispiel:  

 

Es war ein großer, weichwolliger Pyjama, den er anzog, beinahe eine Art Pierrotkleid, Schwarz-

grau gewürfelt und an den Händen und Füßen ebenso gebunden wie in der Mitte; er liebte ihn 
wegen seiner Bequemlichkeit, die er nach der durchwachten Nacht und der langen Reise 

angenehm fühlte, während er die Treppe hinanstieg. Aber als er das Zimmer betrat, wo ihn seine 

Schwester erwartete, wunderte er sich sehr über seinen Aufzug, denn er fand sich durch 
geheime Anordnung des Zufalls einem großen, blonden, in zarte graue und rostbraune Streifen 

und Würfen gehüllten Pierott gegenüber, der auf den ersten Blick ganz ähnlich aussah, wie er 

selbst. ‘Ich habe nicht gewusst, dass wir  Zwillinge sind’ sagte Agathe, und ihr Gesicht 
leuchtete erheitert auf. (MoE, S.675f.) 

 

Die Pierott-Pyjamas sind ein Symptom des Vor-sich-Kommens der Figur 

als deren Wiederkehr im Anderen. Die vergessene Schwester und Ulrich 

befinden sich durch ihre Kleidung in einer symbolischen Ordnung, denn 

die Pierrot-Pyjamas der Geschwister verlachen den Tod des Vaters und 

schaffen seine Autorität ab. Sie bezeichnen ferner die theatralische Bühne, 

von deren Rahmen sie ihren Vater beobachten. Mehr noch: Agathes 

Handlung (sie löst ein Strumpfband und schiebt es in die Tasche ihres toten 

Vaters) markiert den Zerfall der patriarchalischen Ordnung der Familie, 

indem sie die „Urform kulturellen Erinnerung“269 bricht und damit das 

Präsenthalten des Toten. 

Anders gewendet: Die  Pierrot-Pyjamas sind die Wirkung von der 

nachträglichen Symbolisierung der Geschwister-Liebe. Sie sind die Spur 

der zukünftigen Wahrheit des anderen Zustands. Die konkrete 

                                                
268 Heyd, Dieter: Musil-Lektüre: der Text, das Unbewusste. Psychosemiotische Studien zu 

Robert Musils theoretischem Werk und zum Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Reihe Ι: 
Deutsche Sprache und Literatur, Bd./Vol. 368, Frankfurt a.M.: Peter D. Lang 1980, S.175. 
269 Jan, Assmann: Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in 

frühen Hochkulturen, München: Beck 1997, S.61. 



122 

 

Wahrnehmungswelt der Ähnlichkeit der Geschwister durch die Pierrot-

Pyjamas verspricht die Wirklichkeitsvergewisserung ihrer Liebe. Sie sind 

die Evidenz, die an die Gegenwärtigkeit der Wahrnehmung gebunden ist. 

Was nach dem symbolischen Tod des Vaters übrig bleibt, ist ein paradoxes 

Objekt, das die Positivierung der Leere im Anderen ist, bzw. das Ich findet 

sch in der Fremdreferenz ein.  

Ähnlich liegen die Verhältnisse mit den Dingen im Vaterhaus der 

Geschwister. Diese werden nämlich zu Komplexionen verknüpfter Daten, 

die zur Erinnerung an die gemeinsame Vergangenheit der Geschwister 

führen. Das Haus des Vaters wird als etwas Vertrautes beschrieben. Das 

Vaterhaus ist als solches eine Topographie der Erinnerung. „Der Raum 

ermöglicht die Erinnerung. So wie das Denken auf die Zeit, so ist die 

Erinnerung auf den Raum verwiesen: In seinen tausend Honigwaben 

speichert der Raum verdichtete Zeit. Dazu ist der Raum da“.270 Der Raum 

wird Auslöser für Erinnerung; die räumliche Erfahrung wird in zeitliche 

übersetzt.271 Das heißt dann: Es geht um eine strukturierte Raumerfahrung, 

die begrenzt ist und deshalb als Halt und Orientierung fungiert. Das 

Vaterhaus ist der Ort, wo Ulrich und Agathe ihre Position haben. Es 

verräumlicht einerseits die Zeit und die Erinnerung an die Kindheit. 

Andererseits verzeitlicht es den Raum, sodass der detailliert dargestellte 

Raum des Vaterhauses zum Auslöser von Erinnerung wird; durch die 

zeitliche Verschiebung wird aber gleichzeitig auch der Raum Inhalt der 

Erinnerung. Dem erinnerten Raum kommt eine Symbolkraft zu. Auf eine 

                                                
270 Gaston Bachelard, Die Poetik des Raumes, in: Luhmann, Niklas (Hg.): Unbeobachtbare 

Welt. Über Kunst und Architektur, S.74, Anm.24. 
271 Michail Bachtin nennt diese wechselseitige Beziehung von Raum und Zeit Chronotopos. 
Siehe:  Bachtin, Michail: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik, 

hg. von Kowalski, Erward/Wegner, Michael, übers. von Dewey, Michael, Frankfurt a.M.: 

Fischer 1989, S.65. 



123 

 

Formel gebracht: Der Raum trägt potentiell zur Steigerung der 

Erinnerungsfähigkeit bei. 

Systemtheoretisch gewendet: Das Vaterhaus ist ein besetzter Raum, in dem 

die Atmosphäre der Erinnerung entstehen kann. Die Aura der 

Stellenbesetzung ist die andere Seite der Erinnerung; „also die Sichtbarkeit 

der Unsichtbarkeit des Raumes als eines Mediums für Formbildungen.“272 

Die Erinnerungsbilder bei Ulrich und Agathe sind im Vaterhaus durch die 

Stellenbesetzung der Objekte angeordnet, was für die Wiedererweckung 

der Erinnerungen genügt. Sie gehen den geeigneten Weg und suchen den 

geeigneten Raum auf, in denen die Bilder der Kindheit aufbewahrt sind. 

Das Vergessen wird gelöst und die Erinnerung erwacht. Die Isomorphie 

zwischen Ding und Person bezeugt die Transparenz der Sachdimension in 

der Raum- und Zeitwahrnehmung der Figuren.  

Genauer: Durch die blitzartige Beobachtung werden einzelne Dinge aus 

dem unmarkierten Raum in der Selbstreferenz reflektiert und inszeniert. 

Ulrich „sah noch die Kinderschuhe. Sah sie nicht; sah sie bloß, als würde er 

sie sehn.“ Aber dann wissen sowohl Ulrich als auch Agathe „plötzlich von 

der Vergangenheit mehr, als er zu wissen vermeinte und etwas Vergessenes 

wird lebendig“. (MoE, S.701) Der Augenblick ist hier nicht nur temporal 

zu verstehen als plötzlicher Stillstand der Zeit, sondern auch als abrupte 

Beobachtungsgrenze (Augen und Blick), die den Gedanken in der 

Metapher des Blitzes mit einer mystischen Besetzung, die Musil „taghelle 

Mystik“ nennt, evoziert. Das Plötzliche ist das Neue, das gewaltsam die 

Zukunft ankündigt, indem es ein Gefälle in der Gegenwart erzeugt, denn 

die Figur befindet sich diesseits der Möglichkeit eines erinnernden Zugriffs 

auf Einzelnes, das gewesen ist. Die Gegenwart spaltet sich in ein 

Nichtmehrsein und in ein Nochnichtsein. Blitzartige Beobachtungen bzw. 

                                                
272 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.183. 



124 

 

blitzartige Erinnerungen ent-setzen nicht nur die Raum- und 

Zeitwahrnehmungen der Figuren, sondern auch das Erzählgeschehen. Hier 

lässt sich eine weitere Überlegung über die Beziehung der Figuren zu ihrer 

Umwelt: Die blitzartige Erkenntnis und Wahrnehmung der Figuren ist 

deren Reaktion auf die ängstigende Umwelt anzusehen, ist das einmalige 

Ereignis, das die wiederholende Umwelt verletzt, indem die Figuren die 

Sachdimension ihrer Umwelt erschüttern und ins Imaginäre verschieben. 

Der Blitz ist das Merkzeichen der Selbstreferenz als Reflexion der Angst 

der Figur, die als vorgestellte Handlung eine sinnliche wenn auch 

phantasmatische Evidenz bekommt. Der Möglichkeitssinn hat sich 

gemeldet. Die Figuren sind durch ihr Sehen so fasziniert, dass sie nicht 

zugleich das Nicht-Sehen von allem anderen als Bedingung des Sehens 

erkennen können. „Es ist übrigens eine alte Metapher: das Auge, das sein 

Sehen nicht sehen kann, und bei Fichte die Umkehrung: Das Auge sieht 

sein Sehen, und es wird innen hell im Subjekt.“273  

Anders verhält es sich in den folgenden Beispielen. Agathe trägt das Bild 

ihres fernen, weil verstorbenen Geliebten in einem Brustmedaillon. (MoE, 

S.760f.) Agathes Trauer über ihren gestorbenen Mann findet eine 

Substitution im Bild. Das Gleichnis leben meint die Liebe mehr als die zum 

wirklichen Objekt (MoE, S.1311 f.), mithin die Täuschung  zu leben. Musil 

vergleicht das Bild mit der Liebe zu einem Toten, zu einem Fetisch, zu 

einer „fixen Idee“. (MoE, S.1311f.) Das Medaillon des Verstorbenen ist die 

virtuelle Konstruktion des abwesenden Körpers und dessen Konservierung, 

die selbstreflexiv zur Beobachtung gestellt wird. „Die Photographie kann 

das in Kontinuität stehende und irreversible momentum des Zeitstroms zum 

                                                
273 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.159. 



125 

 

isolierten, abgeschlossenen Moment einfrieren.“274 Das bedeutet die 

Entfernung des Bildes von der Person, was die Unmöglichkeit einer 

Gegenwärtigkeit des Körpers impliziert. So konnotiert die Photographie die 

Abwesenheit der Figur, den Verlust der Figur, die im Bild festgehalten 

bzw. erstarrt in der Vergangenheit und im Rahmen eines stummen und 

unerfüllten Wunsches ist. Agathe erinnert sich an ihre frühere Liebe durch 

das Bild ihres Mannes, das sie in sich trägt bzw. es geht um eine endgültige 

Abstraktion der Liebe, wobei das Abbild, die Halluzination und nicht die 

Person, nicht das wirklich Geschehene in ihrem Gedächtnis aufbewahrt 

wird. Das Abbild ist naive Beobachtung, denn man weiß nicht, ob das 

Abbild der realen Person entspricht. In diesem Fall lebt die Figur in einer 

Realität, die eine von der Figur kognitiv konstruierte Wirklichkeit ist. 

Zugespitzt: „Die Umwelt, die wir wahrnehmen, ist unsere Erfahrung.“275 

So kann man zwischen Illusion und Wahrnehmung bzw. Halluzination 

nicht unterscheiden.          

Auch das Klavier ist ein Fetisch bzw. ein Ersatz der abwesenden 

Vereinigung Clarisses mit Walter: Es „vereinigte die Getrennten“. (MoE, 

S.48) Die Musik funktioniert bei Walter und Clarisse systemtheoretisch 

gesprochen als symbolisches und zugleich diabolisches Medium, als 

Vermittlung und Trennung zugleich: „die Kaverne des Unheils, das Arme, 

Kranke, unselig Genialische in Clarisse, den geheimen leeren Raum, wo es 

an Ketten riß, die eines Tags ganz nachlassen konnten.“ (MoE, S.610)276 

Das, was durch Musik verbunden wird, und das, was durch sie getrennt 

                                                
274 Sobchack, Vivian: The Scene of the Screen. Beitrag zu einer Phänomenologie der 

‘Gegenwärtigkeit’ im Film und in den elektronischen Medien, in: Gumbrecht, Hans 
Ulrich/Pfeiffer, Ludwig K. (Hg.): Materialität der Kommunikation, S.416-428, hier: S.419f. 
275 Foerster, Heinz von: Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen Erkenntnistheorie. 

Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg 1985, S.25.  
276 Noch verstärkt: Clarisse sagt zu Ulrich: „Man muss für Moosbrugger etwas tun, dieser 

Mörder ist musikalisch!“ (MoE, 219) Moosbrugger tanzt zu den Klängen der magischen Musik 

Clarisses. 



126 

 

wird, sind identisch. Solange die Musik läuft, sind sie miteinander, wenn 

die Musik aufhört, leben sie auseinander. Und dessen sind sich die 

Personen bewusst. Die Musik funktioniert als etwas, was sich hinter dem 

Rücken der Beobachter befindet wie Agathes Gott. Sie ist also als Medium 

unbeobachtbar und entlastet das Bewusstsein von dem Gedankenstau. 

„Sein Rückenmark wurde von der Narkose dieser Musik gelähmt und sein 

Schicksal erleichtert.“ (MoE, S.67) Sie ersetzt in den Momenten des 

Abspielens alle Gedanken durch einen Gedanken, den der fehlenden 

Vereinigung. Die Musik suggeriert im Bewusstsein diesen einen Gedanken 

und bekommt eine Bedeutung, die sie nicht besitzt. Sie verläuft sich, 

während das Bewusstsein in der Eigenzeit mit ihrer Vertretung gegen die 

Zeit des Musikverlaufs elliptisch operiert: 

 

Die Reproduktion des Bewusstseins wird nicht substituiert durch die Reproduktion der Musik, 

sondern nur ‘festgehalten’ auf der Ebene ihrer aktuellen Operationen, auf der Ebene der 

Intransparenz. Wenn das Bewusstsein mit Musik arbeitet, kommt es sich selbst nicht in den 

Blick, und wenn es dies dennoch will oder soll […], weicht die Musik in die Zone des 
Rauschens zurück.277 

  

Für Walter und Clarisse gewinnt Musik Relevanz, weil sie ihre Zeitlichkeit 

beobachtungsfrei in den Dienst ihres Bewusstseins stellen. Fremd- und 

Selbstreferenz fallen aus und wenn Musik aufhört, werden die Figuren 

geweckt. Der Wechsel ist schmerzlich, wird als Öde empfunden.278 

Deshalb „haßt (Ulrich) an der Musik die Ausflucht, welche sie ist, das 

Rauschmittel, als das sie den lebensformenden Willen betäubt.“ (MoE, 

S.1640)279 Das Klavierspiel Walters ist eine effektive Metapher, die seine 

                                                
277 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays, S.162. 
278 Das Scheitern der Personen beruhigt sich im Symbol der Musik. „Aber die Symptome 

tauchen in der symbolischen Ordnung des Romans wieder auf Transversalität.“ Bohn, Ralf: 
Transversale Inversion. Symptomatologie und Genealogie des Denkens in der Philosophie 

Robert Musils, Würzburg: Königshausen u. Neumann 1988, S.263. 
279 Das Erschießen des Klaviers ist die Zerstörung der Alltäglichkeit des bürgerlichen Menschen 



127 

 

fundamentalen Mängel kompensiert. Die Musik ist nicht einfach die 

Ergänzung zur Kommunikation mit Clarisse, sondern die Ergänzung dieser 

selbst. In der klanglichen und dynamischen Starrheit der Musik gibt es das 

Gefühl, dass das eigene Selbst in den Klängen enthalten ist, jenseits der 

Kommunikation und jenseits seiner Ohnmacht. Wirklichkeit und 

Aufhebung der Wirklichkeit werden hier verschmolzen. Musik machen 

bedeutet spielen und das impliziert die Aufhebung der Zwecksetzung. „Mit 

der Zweckfreiheit  oder Ziellosigkeit des Spiels hängt dessen potentielle 

Unendlichkeit ab.“280 Es geht um eine vorgetäuschte Unendlichkeit des 

Spiels, die aus Alltagsabläufen sich abhebt und daher eine regelmäßige 

Wiederholung impliziert. Die Musik Walters ist somit ein Paradefall von 

seiner geregelten und zweckmäßigen Aktivität im Alltag. 

Diese Betrachtungen bringen eine Erweiterung, nämlich Ulrichs 

theoretische Ansätze über die Lebensweise nach dem Gebot des Bildes. 

Ulrichs „Bildsein ohne Ähnlichkeit“ hält das echte Bild fest, indem es 

zugleich dessen Tautologie mit diesem negiert: „der falsche Bauer ist ein 

Abbild des echten gewesen“, das sich in „unähnliche Bilder“ auflöst. 

(MoE, S.1343) Der falsche Bauer ist die falsche Einheit bzw. die falsche 

Person, die man zu lieben glaubt. Der falsche Bauer ist somit ein Oktroi. Er 

ist nicht die Person selbst und verweist auf Grund dessen, was er nicht ist, 

auf ein eigentliches Selbst, das ihm extern ist. 

Anders gewendet: Die Figuren leben im „Gegensatz zwischen der 

Selbstinbrust […] und dem heimlichen Zug des Verlassen- und 

Aufgegebenwerdens“. (MoE, S.1129) Das Gefühl des Verlassens entsteht 

                                                                                                                                          
im 20. Jahrhundert. Anstelle des Objekts kommt kein neuer Gegenstand, die Fremdreferenz 

wird nicht wieder gutgemacht, sondern ein neuer Diskurs. Für die Bedeutung der 

Kommunikation im Vergleich zum toten Objekt wird näher im Kapitel Kommunikation 
gesprochen. 
280 Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976, S.86. 



128 

 

eben aus dieser Täuschung, dass das Bild nicht die Wirklichkeit ist, 

sondern die notwendige Verfälschung, die notwendige Lüge. Das Bild ist 

die imaginierte Einheit von Selbst- und Fremdreferenz, die das Leben der 

Figuren „in die Gegend des Schlafs, des Todes, des Bildes, des 

Unbeweglichen und Ohnmächtigen“. (MoE, S.1331) führt. Das Leben im 

Bild ist Musils Erstarrung, die nach Luhmann Bewegungslosigkeit heißt, 

nämlich nicht beobachten bzw. nicht unterscheiden können. Die Figuren 

versuchen in eine andere Person oder in ein Objekt hineinzuversetzen, was 

jedoch nicht gelingt, sondern vielmehr das Andere auflöst, indem sie den 

Begegnenden verfälscht. Das Bild ist eine von den Figuren als psychische 

Systeme konstituierende und ertragbare Form, um die Grenzenlosigkeit 

und die Unbeobachtbarkeit der Grenzen zu erleben. Die Berührung mit 

dem anderen fällt weg. Das, was bleibt, ist das Wahrnehmen als erstarrtes 

Beobachten. Das Bild bestätigt die Geschlossenheit der Figur als System in 

seiner Geschichte und folglich die Tatsache, dass sie das von der Welt 

bekommt, was sie an sich zu Gesicht bekommt. Die Bilder der Figuren 

sind hochgradig verdichtete und ganzheitliche Reproduktion der 

Beobachtungsperspektive, die sich selbst erklärt. Die Figuren versuchen 

durch Bilder ihre Erfahrungen zu registrieren, ohne diese wirklich konkret 

erlebt zu haben. Dadurch werden Analogien invisibilisiert, worauf Musils 

Ähnlichkeit des Lebens basiert: 

 

Man sollte meinen, solche Bilder seien das Flüchtigste von der Welt, aber eines Augenblicks ist 

das Leben in solche Bilder aufgelöst, nur sie stehen auf dem Lebensweg, nur von ihnen zu 
ihnen scheint er gelaufen zu sein, und das Schicksal hat nicht Beschlüssen und Ideen gehorcht, 

sondern diesen geheimnisvollen, halb unsinnigen Bildern. (MoE, S.663) 

 

Ausgehend von dieser Überzeugung, kann man folgendes sagen: Die Figur 

irrt sich sowohl in ihrer Selbst- als auch in ihrer Fremdreferenz, indem sie 

ihre Erkenntnis von Welt auf die Kognition des eigenen Bewusstseins 



129 

 

reduziert. Das Leben bietet für dieses Erkennen die notwendige 

„Beteiligung bei der Ermöglichung diskriminierender Beobachtungen und 

bei der Ermöglichung von Irrtümern.“281 In diesem Fall wird die erstarrte 

Beobachtung zu einem phantasmatischen Blick, der auf einen Blick 

reduziert wird, wodurch die Realität, die der Figur fehlt, beobachtet wird. 

Die Innenperspektive, die an sich grenzenlos ist, reduziert sich auf das 

Minimum. Das Bild wird zum Blinzeln bzw. Teufel und führt zur 

Verrücktheit, denn es begleitet das Leben der Figuren wie ein 

„erregende(s), undeutliche(s), unendliche(s) Echo“. (MoE, S.1140) Diese 

Synästhesie von Bild und Echo kennzeichnet die „Dämonie des gemalten 

Lebens.“ (MoE, S.1140) Für die Figur gibt es dann keinen Raum, keine 

Landschaft, keine Kognition, die sie durchschneiden und durchqueren 

kann. Es gibt keine Bestätigung mehr von der Realität, kein Stück Realität, 

die als Vorzeichen für die Erwartung der Figur gelesen werden könnte. Im 

Gegenteil widersetzt sich das Erzählgeschehen der willkürlichen 

Beobachtung der Figur und kann nicht in ihre symbolische Ordnung 

eingebettet werden. Deswegen gibt es Fälle von Inkommunikabilität, 

Störungen in den Erfahrungen der Figuren und Schrecken anstatt 

Anschließbarkeit. Das Bild ist die Grenze zwischen Reden und Schweigen, 

zwischen Kommunikation und Kommunikationsverweigerung, es ein 

semantisches Differenzial, ein Ersatz der fehlenden Kommunikation, eine 

Tendenz zur Selbstreferenz anstelle des Referentenbezuges: 

  

Und nun spielte sich eines jener ‘fürchterlichen’ Erlebnisse ab [...] Alle hatten die gleiche 
Vorlage: In einem Theater möge die Bühne erlöschen und zwei einander gegenüberliegende 

Logen aufleuchten; in diesen befinden sich Walter auf der einen, Clarisse auf der anderen Seite, 

ausgezeichnet unter allen Weibern und Männern, zwischen ihnen der tiefe schwarze Abgrund, 
der von unsichtbaren Menschen warm ist; nun öffnet Clarisse den Mund, und dann antwortet 

Walter, und alles lauscht atemlos, denn es ist ein Schau- und Klangspiel, wie noch keines 

menschlichem Vermögen gelungen ist. (MoE, S.606f.) 

                                                
281 Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S.16. 



130 

 

Die Welt wird in der fast dämonischen Herrschaft des Bildes stillgestellt282: 

  

voll von jener Tyrannis des nun ewig so Stehenbleibenden, die den unheimlichen Reiz lebender 
Bilder ausmacht, als hätte das Leben plötzlich ein Schlafmittel erhalten, und nun steht es da, 

steif, voll Verbindung in sich, scharf begrenzt und doch ungeheuer sinnlos im Ganzen. (MoE, 

S.1230) 

 

Zu den fremdreferentiellen Bezügen gehört natürlich auch der Körper. 

Clarisse spürt das Muttermal am eigenen Leibe, aber nicht als etwas vom 

eigenen Leibe, doch auch nicht als äußerlich abgesetzten Gegenstand, 

sondern als einen Widersacher, der sie zu schaffen macht, als würde sie 

stürzen, oder als versuchte sich gegen einen drohenden Absturz zu 

stemmen. Hier deutet sich Luhmanns These an: „Identifikation mit Hilfe 

des eigenen Leibes ist also gerade nicht: Identifikation mit dem eigenen 

Leib.“283 Das Muttermal ist Symptom der Identitätshysterie Clarisses, die 

sich als Ereignis in ihrem Körper zuspitzt bzw. als verkörperte Erinnerung, 

die einer konstruktiven Verarbeitung unterliegt. Das Muttermal Clarisses 

ist ein Vorzeichen für ihre Anosognosie und bekommt seine Bedeutung 

durch die Erinnerung an den beinahe vollziehenden Inzest mit ihrem Vater. 

Es geht um eine so genannte „Blitzlicht-Erinnerung“284, die sich in den 

Körper des Erinnernden selbst einschreibt, und in der sich die Figur an 

Details von Situationen, besonders lebhaft und genau erinnert. Bei der 

unten zitierten Szene kommt die Erinnerungshaftigkeit Clarisses durch die 

Parallele zu der Blitz-Erinnerung, wobei also explizit wird, dass die 

geschilderten Ereignisse bei der erinnernden Figur starke Gefühle auslösen.  

                                                
282 Ähnliches sagt Benjamin: „Bild ist Dialektik im Stillstand“. Hier zit. in: Studien zum 

Epochenwandel, S.212. 
283 Luhmann, Niklas: Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn, A./Knapp, V. (Hg.):  

Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1987, S.25-94, hier S.54. Diese These steht im Gegensatz zu Kant, für den die Einheit des 
transzendentalen Bewusstseins ist diejenige, die den sinnlichen Vorstellungen Einheit verleiht.  
284 Schacter, Daniel L.: Wir sind Erinnerung. Gedächtnis und Persönlichkeit. Reinbek: Rowohlt 

2001. S.317. 



131 

 

Oder anders ausgedrückt: Das Muttermal Clarisses ist die minimalste 

Engung des Körpers, wo die Grenzlinie auf einen Punkt reduziert wird, 

indem die Figur sich kursorisch an einem Symptom für Wahrheit orientiert. 

Es geht um ein synekdochisches Beobachten, d.h. ein Detail im Körper 

repräsentiert das Ganze. Es monopolisiert die Welt und lässt die Figur – 

wie sich später erwiesen wird – in der Wahn-Wahrnehmung scheitern. Das 

Spiel mit der Welt ist auch oder zuallererst ein Spiel mit dem eigenen 

Körper. 

 

‘[…] Aber da hebe ich mich mit letzter Kraft ihm entwunden und zur Seite gedreht; und wieder 

ist dabei dieser Laut, den ich sonst nicht an mir kenne, so zwischen Bitte und Stöhnen liegt er, 
aus meiner Brust gekommen. Ich habe nämlich ein Muttermal, ein schwarzes Medaillon- ‘Und 

wie hat sich dein Vater verhalten?’ unterbrach sie Ulrich kühl. Aber Clarisse ließ sich nicht 

unterbrechen. ‘Hier!’ Sie lächelte gespannt und zeigte durch das Kleid eine Stelle einwärts der 
Hüfte. Bis hierher ist er gekommen, hier ist das Medaillon. Dieses Medaillon besitzt eine 

wunderbare Kraft oder es hat damit eine sonderbare Bewandnis!’. (MoE, S.295) 

 

Der Körper wird zur Schwelle, an der sich Identitätskonzepte brechen und 

das, was als das Andere der Normalisierung übrig bleibt, wird lesbar. Es 

geht um die Funktion des Körpers als Medium von Erinnerung, 

Einschreibung, Speicherung und Transformation kultureller Zeichen und 

als mediales Verfahren der schriftlichen Fixierung und Archivierung vom 

Körper-Wissen. Der Körper wäre als ein Symbolisierungsfeld zu 

betrachten, an dem sich Spuren kultureller Sinn- und Bedeutungsstiftung 

entziffern lassen, also auch Spuren der Verdrängung, der Unterdrückung, 

der traumatischen Erfahrung. 

Mehr noch: Der Körper erfüllt für das Bewusstsein eine 

Abgrenzungsfunktion. Das Bewusstsein kann seine Gedanken nur dadurch 

zur Einheit versammeln, dass es sie einem Körper zuschreibt. „Das 

Bewusstsein kann, anders gesagt, seine Gedanken nur durch Zuordnung zu 



132 

 

diesem seinem leiblichen Leben zur Einheit aggregieren […].“285 Das führt 

Lindner zu einer solchen Pädagogisierung des Körpers, die die ganze 

Person manipuliert. Der Körper wird als Form für die Unterscheidung von 

der Umwelt beobachtet. Personale Identität wird auf körperliche Identität 

bzw. Kontinuität zurückgeführt. Die hohe Körperdisziplin reduziert die 

Selbsttätigkeit des Bewusstseins bzw. konstatiert seine Ratlosigkeit. Der 

Körper ermöglicht den Figuren, sich in Raum und Zeit zu positionieren. 

Clarisse und Bonadea, aber auch Diotima und Lindner üben eine 

Bewusstseinstätigkeit an ihren Körpern. Der Körper ist besonders bei 

diesen Figuren Bestimmungsgrund ihrer Individualität. Diese kardinale 

Funktion des Körpers ist ersichtlich im Werk, wo der Körper thematisiert 

wird sei es als Beobachtungsfeld oder als Beobachtungspunkt.   

In dieser Weise interpretiert kann man von einer mortifizierenden Symbiose 

von Selbst- und Fremdreferenz sprechen.286 Die Beobachtung bzw. das 

Unterscheiden der Fremdreferenz (das grausame Reißen aus seinem 

Zusammenhang und somit die Isolation eines Objekts) wird zu einem 

umrahmten Experimentierfeld der Selbstreferenz. Es geht nach Musil um 

„eine harte, kalte Gewalttätigkeit“. (MoE, S.591) Die Grausamkeit 

bezeichnet auch die Selbstbeobachtung der Figuren selbst, wenn der 

Körper soweit verselbstständigt wird, dass Körperteile gegen die Figur 

selbst opponieren: „Das Dämonisch-Unheimliche erweist sich also als 

Resultat einer Karnevalisierung des Körpers, als Inszenierung eines 

grotesken Körpersdramas.“287 Das demonstriert sich besonders bei 

                                                
285 Niklas Luhmann: Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn,     A. / Knapp,    V.     (Hg.): 

Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
1987, S.25-94, hier S.54. Diese These steht im Gegensatz zu Kant, für den die Einheit des 

transzendentalen Bewusstseins ist diejenige, die den sinnlichen Vorstellungen Einheit verleiht. 
286 Vgl. ebd. S.49. 
287 Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum Werk am 

Leitfaden der „Membran“, S.53. Siehe auch Michael Bachtin: Literatur und Karneval. Zur 

Romantheorie und Lachkultur, Frankfurt a.M.: Fischer 1990. S.18. 



133 

 

Clarisses theatralischem Tobsuchtanfall, der antizipative Bedeutung 

gewinnt, denn sie verfällt später dem Wahnsinn:  

 

Diese stand mit gereizten Beinen vor dem General und machte ihm eine Tobsucht vor. Sie hielt 

einen Arm rechtwinklig abgebogen und steif an den Körper geschlossen, hatte den Kopf 

vorgeneigt und führte mit dem Oberkörper in regelmäßiger Folge eine flach vorwärtskreisende, 
ruckartige Bewegung aus, wobei sie einen Finger nach dem anderen abbog, als ob sie zählte. 

(MoE, S.1192) 

 

Das Prinzip der Verkehrung beherrscht auch den grotesken Körper 

Moosbruggers, der aufgrund einer perspektivischen Inversion Welt enthält. 

Weil die andere Seite nicht gekreuzt werden kann, wird das Außen in die 

Innenseite projiziert d.h. es erscheint als re-entry Figur, sodass das 

Bewusstsein eine doppelte Referiantität besitzt. Das Konzept der 

grausamen Isotopie zwischen Subjekt und Objekt gipfelt sich in der 

imaginativen Perspektivierung Moosbruggers, die eine euphorische 

Verschmelzung mit den Objekten  im Modus der Parataxe ausdrückt: 

 

Der Tisch war Moosbrugger.  

Der Stuhl war Moosbrugger. 
Das vergitterte Fenster und die verschlossene Tür war er selbst. (MoE, S.395) 

 

Bei Moosbrugger erfolgt eine Atomzertrümmerung der frechen 

Wirklichkeit in kleinste Elemente und deren Übergang in sein Individuum. 

Dafür gewinnt das Individuum eine überwältigende Gegenwart. Die 

Differenz Innen/Außen gewinnt eine unvorstellbare Vitalität als 

Materialität der Wahrnehmung. Es geht um eine wilde Semiose der 

Weltwahrnehmung288, die sich in einer abrupten, parataktischen 

Zeichenordnung äußert. Objekte werden bei Mossbrugger als einfache 

                                                
288 Den Begriff wilde Semiose entnehmen wir Assmann Aleida: Die Sprache der Dinge. Der 

lange Blick und die wilde Semiose, in: Materialität der Kommunikation, S.237-251, hier S.239. 



134 

 

Empfindungsprojektionen in der Parataxe. Der Raum wird durch sein Ich 

erfüllt. Die Differenz zwischen Ich und Welt fällt in der naiven 

Betrachtung weg. Leib und Welt treten im Austausch. Neben dem Motiv 

des Puppenkörpers gibt es auch den zerteilten Körper, der seine Grenzen 

nicht einfach ausdehnt, sondern Welt enthält. Die Zelle Moosbruggers ist 

nicht ein Gefängnis des Selbst, ist nicht eine Höhle, sondern das Gefängnis 

des Paradieses. Was er wahrnimmt, sind nicht Objekte, sondern Zeichen. 

Das Selbst multipliziert sich zu einem konzentrischen psychophysischen 

Zentrum. 

Wenn wir zum Leitthema der Funktion des Bildes zurückkehren, lassen 

sich folgende Feststellungen resümieren: Die Bilder der Figuren sind 

utopische, visionäre Imaginationen der Selbstreflexion und somit ihre 

glücklichen Momente. Das Bild gilt als solipsistischer Ort, als Ort des Ichs, 

was als Folge hat, dass die Figuren im Bild gefangen und befangen sind. 

Das Bild ist „nichts anders als die passive Phantasie unausgefüllter 

Räume.“ (MoE, S.35) In diesem Sinne interpretieren wir das Bild nicht 

einfach als den Schutz der Bewusstseinsoperationen gegen 

Umwelteinwirkungen, sondern vielmehr als den Versuch, ein Bindeglied 

mit ihr zu schaffen: 

 

Man weiß ja nicht, worauf es ankommt. Er rückte sich zurecht und betrachtete sein Gesicht in 
der seinem Sitz gegenüber befindlichen Glasscheibe um sich abzulenken. Aber da schwebte nun 

sein Kopf in dem flüssigen Glas nach einer Weile wunderbar eindringlich zwischen Innen und 

Außen und verlangte nach irgendeiner Ergänzung. (MoE, S.359) 

 

Die Bilder der Figuren inszenieren die Plötzlichkeit und die andere Zeit- 

und Raumerfahrung in der Form der Trance, als Kompensation des 

Verlustes und der Zerrissenheit mit ihrer Umwelt. Die Erfahrungen des 

Augenblicks werden evident durch die Entdifferenzierung zwischen Innen 



135 

 

und Außen, die die semiotische Fülle und Intensität des Blitzes hat, was bei 

den Figuren entweder das Erschrecken oder das Gefühl des Glücks 

hervorruft.  

„Das Bild, das sich als verkörperte Sichtbarkeit darstellt, wäre zugleich 

hier und anderswo zugleich.“289 Bonadea imitiert Diotima bzw. jemand, der 

da ist als das Differente. Sie bildet ein Selbst, das ein ähnliches Bild gemalt 

hat und das sie in dieser Ähnlichkeit schön findet. Die Verankerung im 

anderen Raum äußert sich besonders bei Moosbrugger, der uns an die 

Phrase des Schizophrenen erinnert: „Ich weiß, wo ich bin, fühle mich aber 

nicht dort.“290 So wird die Zelle in einen Horizont erstreckt, während 

Clarisses Klavierzimmer zu einer Kulissenwelt verflacht. Im ersten Fall 

wird die Welt heimisch, im anderen Fall fremd: 

 

Jedoch die Wohnung vermochte das Klavier dröhnen zu machen und war eins jener Megaphone, 

durch welche die Seele ins All schreit wie ein brünstiger Hirsch, dem nichts antwortet als der 

wetteifernde gleiche Ruf tausend anderer einsam ins All röhrender Seelen. (MoE, S.48) 

  

Der geschrumpfte Raum Mossbruggers schließt einen Menschen mit 

Eigenschaften und verweist auf alles, der weite Raum Walters schafft einen 

Menschen ohne Eigenschaften und verweist auf nichts. Die 

Negationsleistung Clarisses bewirkt eine verwirrende Komplexität und eine 

von neuem unerträgliche Realität, die Negationsleistung Moosbruggers 

lässt keinen Durchblick auf den bedingenden Grund seiner Schizophrenie, 

kennt keine Außenwelt mehr und macht so seine Aufhebung unmöglich. 

Was jeweils in einem Gegenwartsfenster repräsentiert ist, und was im 

nächsten repräsentiert ist, das ist inhaltlich voneinander abhängig. Die 

formale Denkstörung bei einem Schizophrenen ist dadurch gekennzeichnet, 

                                                
289 Waldenfels, Bernhard: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S.234. 
290 Nach dem Psychiater E. Minkowski, zit. in: ebd., S.189. 



136 

 

dass die semantische Vernetzung vom jeweils in einem Gegenwartsfenster 

Repräsentierten nicht mehr möglich ist, sodass einzelne Bewusstseinsinseln 

wie isoliert in der Zeit liegen. Aufgrund der fehlenden inhaltlichen 

Verknüpfung aufeinander folgender Gegenwartsfenster kommt es zu einer 

Diskontinuität des Erlebens, wie das sich bei Moosbrugger zeigt: 

 

Er beherrschte jetzt alles und herrschte es an. Er brachte alles in Ordnung, ehe man ihn tötete. Er 

konnte denken, woran er wollte, augenblicklich war es so fügsam wie ein gut erzogener Hund, 
zu dem man ‘Kusch!’ sagt. Er hatte, obgleich er eingesperrt war, ein ungeheures Gefühl der 

Macht. (MoE, S.395) 

 

 

7. Zeit als Erinnerung und Erwartung 

 

In der funktionalen Gesellschaft – wie wir schon gesehen haben – herrscht 

das Phänomen des Erlebens der Gleichzeitigkeit  von Ereignissen. Es geht 

um das Sich-Ereignen von Welt in der Gleichzeitigkeit. Medium der Zeit 

der Gesellschaft ist die Uhr, also die Zeit der Zählung und des Maßes, die 

das ‘Seinesgleichen’ bestimmen. Dieser Aspekt wird bei Musil wie folgt 

beschrieben: 

 

Oder man (…) steht vor einer Erscheinung, von der man nicht recht weiß, ob sie Gesetz oder 
Zufall ist, dann wird die Sache menschlich spannend. Denn dann macht man zunächst aus 

seinem Haufen von Beobachtungen einen Zahlenhaufen; man macht Abschnitte – welche 

Zahlen liegen zwischen diesem und jenem, dem nächsten und übernächsten Wert? Und so 
weiter – und bildet daraus Verteilungsreihen; es zeigt sich, dass die Häufigkeit des 

Vorkommens eine systematische Zu- oder Abnahme hat oder nicht; man erhält eine stationäre 

Reihe oder eine Verteilungsfunktion, man berechnet das Maß der Schwankung, die mittlere 
Abweichung, das Maß der Abweichung von einem beliebigen Wert, den Zentralwert, den 

Normalwert, den Durchnittswert, die Dispersion und so weiter und untersucht mit allen solchen 

Begriffen das gegebene Vorkommen. (MoE, S.487) 

 

Die Zeit der Gesellschaft ist die Zeit der Wiederholung, der Homogenität, 

der Irreversibiität und des Nicht-Abweichens. Moosbrugger nimmt das in 



137 

 

seiner Zelle wahr: „Pünktlich kam die Suppe. Pünktlich wurde er geweckt 

und spazierengeführt. Alles in der Welt war pünktlich streng und 

unverrückbar.“ (MoE, S.395) Die Zergliederung des gesellschaftlichen 

Lebens in gleiche Zeiteinheiten und damit in gleiche Ereignis- und 

Handlungsketten hat die Zergliederung der Figuren in neun Charaktere: 

 

Denn ein Landesbewohner hat mindestens neun Charaktere, einen Berufs-, einen National-, 

einen Staats-, einen Klassen-, einen geographischen, einen Geschlechts-, einen bewussten, 
einen unbewussten und vielleicht noch einen privaten Charakter; er vereinigt sie in sich, aber 

sie lösen ihn auf, und er ist eigentlich nichts als eine kleine, von diesen vielen Rinnsalen 

ausgewaschene Mulde, in die sie hineinsickern und aus der sie wieder austreten, um mit andern 

Bächlein eine andre Mulde zu füllen. (MoE, S.34)  

 

Besonders detailliert wird die Einteilung des Lebens nach Maßen im 

Lindners Leben illustriert. Sein Tag ist in Zeitstücke eingeteilt, die mit 

Routine und Gleichmaß gefüllt zu sein scheinen. Lindners Tagesablauf ist 

durch passive durchlebte Zeiträume und stereotype Verrichtungen 

strukturiert. Seine bis ins letzte Detail eingehaltene Planmäßigkeit, die eine 

totale Synchronisation der Figur mit seiner Umwelt ausdrückt, wird als die 

einzige Verlässlichkeit ironisiert. Sein zweckmäßiges Leben ist da, um das 

Scheitern zu verdecken, indem er das Vergängliche in Eigenschaften 

einteilt. Anders gewendet: Es geht um Variablen als Leerplätze für den 

Austausch funktional äquivalenter Möglichkeiten. Der Selbstschutz wird 

dadurch zur Fessel: 

 

Überhaupt verwandelte Lindner schlechthin alles, womit er in Berührung kam, in eine sittliche 
Forderung; und ob er sich in Kleidern befand oder nicht, war jede Stunde des Tages bis zum 

Eintritt traumlosen Schlafs von einem wichtigen Inhalt ausgefüllt, dem sie ein für allemal 

vorbehalten blieb. Er schlief sieben Stunden: seine Lehrverpflichtung, die das Ministerium mit 

Rücksicht auf seine wohlgelittene schriftstellerische Tätigkeit eingeschränkt hatte, forderte drei 
bis fünf Stunden des Tages von ihm, in denen schon die Vorlesung über Pädagogik inbegriffen 

war, die er wöchentlich zweimal an der Universität abhielt; fünf zusammenhängende Stunden – 

das sind fast zwanzigtausend Stunden in einem Jahrzehnt! – waren dem Lesen vorbehalten; 
zweieinhalb Stunden dienten der ohne Stockung aus dem inneren Gestein seiner Persönlichkeit 

wie eine klare Quelle fließenden Niederschrift seiner eigenen Arbeiten; die Mahlzeiten 



138 

 

beanspruchten täglich eine Stunde für sich; eine Stunde war dem Spaziergang gewidmet und 

zugleich der Erbauung an großen Fach- und Lebensfragen, während eine andere dem beruflich 

bedingten Ortswechsel und zugleich dem gewidmet blieb, was Lindner das kleine Nachdenken 
nannte, der Sammlung des Geistes auf den Gehalt der eben vergangenen und der kommenden 

Beschäftigung; andere Zeitstücke hinwieder waren, teils ein für allemal, teils im Rahmen der 

Woche wechselnd, für An- und Auskleiden, Turnen, Briefe, Wirtschaftsangelegenheiten, 

Behörden und nützliche Geselligkeit vorgesehen. (MoE, S.1051f.) 

 

Die Figuren leben in den Institutionalisierungstendenzen der Gesellschaft 

in Formen des Zeitvergessens, die zu einer dramatischen Schrumpfung des 

Bewusstseins führt. Damit sind eine Ausschöpfung der Person in der 

Gegenwart und eine Ausklammerung der Vergangenheits- und 

Zukunftsperspektive gemeint, was eine Lösung der biografischen 

Kontinuität der Person und ein vielfältiges Selbst bedeutet. In dieser 

unbegreiflichen Fülle von Gegenwart wird das Erleben der Figuren 

verdrängt. Von dieser Voraussetzung aus konstatiert Ulrich: „Diese sanfte 

Macht, ihr Wissen und die sprechende Gegenwart der Welt waren […] 

kaum von Abwesenheit, Ohnmacht und tiefer Geistesstummheit zu 

unterscheiden.“ (MoE, S.858) In der geschrumpften und fragmentarischen 

Zeitwahrnehmung des Gleichzeitigen befinden sich die Figuren im Zustand 

des Wartens. Warten ist dysfunktional und völlig kompatibel mit der 

passiven Synchronisation der Person in der Gleichzeitigkeit des 

Verschiedenen. Der Zustand des Wartens ist somit ein „leerer, unsichtbarer 

Raum, in dem die Wirklichkeit darin steht wie eine von der Phantasie 

verlassenen Steinbaukastenstadt.“ (MoE, S.34) Die Passivität des Wartens 

ist die Wahl der Notwendigkeit, die nur eine Möglichkeit zulässt. Und das 

ist die reflexive Flucht in die Vergangenheit (Erinnerung) oder in die 

Zukunft (Erwartung).291 Die gesellschaftliche Zeit des Wartens ist ein 

                                                
291 Schopenhauer sagt: „Das Glück liegt demnächst stets in der Zukunft, oder auch in der 
Vergangenheit, und die Gegenwart ist einer kleinen dunklen Wolke zu vergleichen, welche der 

Wind über die besonnte Flache treibt: vor ihr und hinter ihr ist alles hell, nur sie selbst wirft 

stets einen Schatten. Sie ist demnach allezeit ungenügend, die Zukunft aber ungewiss, die 



139 

 

Gefängnis, ein Sich-Gewahren der Erwartung: 

 

Er ahnt: diese Ordnung ist nicht so fest, wie sie sich gibt; kein Ding, kein Ich, keine Form, kein 
Grundsatz sind sicher, alles ist in einer unsichtbaren, aber niemals ruhenden Wandlung 

begriffen, im Unfesten liegt mehr von der Zukunft als im Festen, und die Gegenwart ist nichts 

als eine Hypothese, über die man noch nicht hinausgekommen ist. (MoE, S.250) 

 

Aus dieser Gleichzeitigkeit von den Ereignissen und aus der messbaren 

Zeit der Gesellschaft versuchen die Figuren auszusteigen. Denn das 

Nebeneinander ist – Luhmann zufolge - eben das, was eine Sensibilität für 

den Zufall ermöglicht, welche dem Sammeln von Zufällen noch 

Kontinuität verleihen kann292:  

  

Wohl dem, der sagen kann ‘als’, ‘ehe’ und ‘nachdem’! Es mag ihm Schlechtes widerfahren sein 

[...]: sobald er imstande ist, die Ereignisse in der Reihenfolge ihres zeitlichen Ablaufs 

wiederzugeben, wird ihm so wohl, als schiene ihm die Sonne auf dem Magen. Das ist es, was 
sich der Roman künstlich zunutze gemacht hat: der Wanderer mag bei strömendem Regen die 

Landstraße reiten [...], dem Leser wird behaglich zumute, und das wäre schwer zu begreifen, 

wenn dieser ewige Kunstgriff der Epik [...], diese bewährteste perspektivische Verkürzung des 
‘Verstandes’ nicht schon zum Leben selbst gehörte. Die meisten Menschen sind im 

Grundverhältnis zu sich selbst Erzähler. [...] sie lieben das ordentliche Nacheinander, weil es 

einer Notwendigkeit gleichsieht, und fühlen sich durch den Eindruck, daß ihr Leben einen 

‘Lauf’ habe, irgendwie im Chaos geborgen. Und Ulrich bemerkte nun, daß ihm dieses primitiv 
Epische abhanden gekommen sei, woran das private Leben noch festhält, obgleich öffentlich 

alles schon unerzählerisch geworden ist und nicht einem ‘Faden’ mehr folgt, sondern sich in 

einer unendlich verwobenen Fläche ausbreitet. (MoE, S.650) 

 

Das hat als Folge, dass die Figuren innerhalb der Weltzeit eine Eigenzeit 

haben. Indikator bei der Diskontinuität bzw. bei dem Widerstand gegen die 

Uhrzeit, gegen die Zeit der Gesellschaft ist das zeitliche Ereignis des 

Augenblicks. Der Augenblick ist das Kreuzen von der Weltzeit in die 

individuelle Zeit. „Einen Ausweg aus dem Nihilismus findet darum nur, 

wer die chronische Zeit verlässt, um im Augenblick zu sein. Mit einer 

                                                                                                                                          
Vergangenheit unwiederbringlich.“ Schopenhauer, Artur: Sämtliche Werke, Bd. 3, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1991, S.657f. 
292 Vgl. Luhmann, Niklas: Archimedes und wir, Berlin: Merve Verlag 1987. 



140 

 

Überwindung des Nihilismus hat dies nichts zu tun, weil auf diese Weise 

sich nur der Nihilismus der Überwindungen verewigen würde.“293  

Die Zeit des Augenblicks ist das Symbol für die Bewältigung der 

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen bzw. des Verschiedenen. Sie ist die 

Lösung und Auflösung der Gegenwart, denn durch Augenblickserlebnisse 

entstehen Zeit-Horizonte als Reaktion auf den Sachverhalt, dass nicht alles, 

was geschehen kann und soll, gleichzeitig geschehen kann. Die 

Temporalisierung von Komplexität entspricht „einer selektiven Ordnung 

der Verknüpfung der Elemente im zeitlichen Nacheinander“.294 Der Prozess 

des Kreuzens ist ein Prozess der Öffnung, die komplexe Konstellationen 

von Innen und Außen, Gegenwart und Vergangenheit, Differenz und 

Identität dekonstruiert. Der Augenblick ist nicht das „absolute Präsens“295 

von Heinz Bohrer, sondern die Zeit des Kreuzens, nicht die Zeit der Leere, 

sondern der Schrumpfung der Zeit und der Reflexion, somit auch der 

Übergang zu einem anderen Zustand. Man hat das „Gefühl eines 

Wanderers [...] der sich für die Ewigkeit auf eine Bank setzt, obwohl er 

ahnt, daß er sofort wieder aufstehen wird.“ (MoE, S.19) Der Augenblick ist 

der Übergang von der Gegenwart des Wartens zu der Gegenwart der Ent-

scheidung, er ist der ekstatische296 Moment als Grenze  zwischen den 

Spuren, die die Vergangenheit hinterlässt, und den Entscheidungen, die in 

der Zukunft Bedeutung gewinnen. Ulrich sagt entsprechend: „Nie ist das, 

                                                
293 Siehe dazu: Peter Sloterdijks kairologische Augenblicksphilosophie. Sloterdijk, Peter: Das 

Andere am Anderen. Zur philosophischen Situation der Alternativbewegungen, in: Kamper, 
Dietmar/Wulf, Christof (Hg.): Rückblick auf das Ende der Welt, München: Klaus Boer 1990, 

S.94-125, hier S.121.  
294 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.77. Ähnlich sagt Musil, dass im Nacheinander der Zeit 
Geborgenheit besteht. 
295 Bohrer, Karl Heinz: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frankfurt a.M: 

Suhrkamp 1998, S.190. 
296 „Die Zeit des Sozialen ist die ewige Wiederkehr, die Zeit der Subjektivität ist der ekstatische 

Moment.“ Berg, Henk de/Prangel, Matthias: Kommunikation und Differenz. Systemtheoretische 

Ansätze in der Literatur und Kunstwissenschaft, S.228. 



141 

 

was man tut, entscheidend, sondern immer erst das, was man danach tut!’“ 

(MoE, S.735) 

Mit anderen Worten: Der Augenblick ist die Differenz bzw. die Grenze der 

Gegenwart zwischen Vergangenheit und Zukunft.297 In der alten Zeit der 

traditionellen Gesellschaft gab es die Möglichkeit des Erlebens einer 

ewigen Gegenwart, weil der Faktor der Kontingenz kaum existierte:  

 

Deshalb zerbricht auch die Unterscheidung von tempus und aeternitas, von Zeit und Ewigkeit, 
mit der sich, wenn man so sagen darf, die Gegenwart gegen ihre eigene Flüchtigkeit gewehrt 

hatte. An die Stelle dieses Duals tritt die Notwendigkeit einer einheitlichen Weltzeit, die die 

Gegenwart nur noch durch die Differenz von Vergangenheit und Zukunft und eben nicht mehr 

zugleich durch die Differenz von zeitlicher und ewiger Gegenwart markiert.298 

 

Im Augenblick wird Gegenwart zum denjenigen Ort, an dem sich 

Vergangenheit und Zukunft ereignen. Nach dieser Überlegung bedeutet 

das: Die gegenwärtige Wahrnehmung der Erinnerung ist ein signifikanter 

Akt der Aufmerksamkeit auf die Zukunft. Die Struktur der Erinnerung ist 

da, als Kopplung für das, was die Figuren als Erwartung oder Projektion 

wahrnehmen. Es geht also nicht um eine gespeicherte Vergangenheit, 

sondern um eine Konsistenzprüfung.299 Diese Kopplung von Erinnerung 

und pragmatischer Zukunftsorientierung wird so eng geführt, dass die 

Erinnerungen der Figuren nichts anderes sind als eine laufende 

Konsistenzprüfung von unterschiedlichen, aktuell abrufbaren 

Informationen im Hinblick auf Erwartungen. Erinnerung und Erwartung 

sind aus diesem Gesichtspunkt die Beobachtungszeit des Bewusstseins. Die 

                                                
297 Nach Augustinus gibt es die Gegenwart der Vergangenheit, nämlich Erinnerung, die 

Gegenwart der Gegenwart, nämlich Augenschein und die Gegenwart der Zukunft, nämlich 
Erwartung. Hier zit. in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und 

Personalität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S.70. 
298 Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 5, Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, 
S.124. 
299 Vgl. Baecker, Dirk (Hg.): Niklas Luhmann. Einführung in die Systemtheorie, 2. Aufl., 

Heidelberg: Carl-Auer 2004, S.102f. 



142 

 

aktuelle Abrufbarkeit bildet das Terrain, das man sucht, um bestimmte 

Erwartungen zu pflegen. Mit anderen Worten: Die Kontingenz der 

Gegenwart wird in der Erinnerung als eine Art nachträglicher 

Notwendigkeit interpretiert. Die Figuren richten ihren Wahrnehmungs- und 

Erlebnismodus darauf aus, die wahrgenommene Umgebung in Zeichen zu 

transformieren und zwar in Zeichen, dessen, was von ihnen Erwartetes ist.  

Das wird am Beispiel des Muttermals am Clarisses Körper bestätigt. Das 

Zeichen des Muttermals besitzt die Kraft das in der Vergangenheit 

begonnenen Erlebnis eines Genies - in Walter verkörpert -, in die Zukunft 

zu verlängern. Ihr gegenwärtiges Leben bedarf einer symbolischen 

Stabilisierung, um das Irreversible zu verändern. Dies ermöglicht bei 

Clarisse „die Vorstellung einer jeweils gegenwärtig möglichen faktischen 

(!) Teilnahme an dem vergangenen Heilsereignis“300 und an der zukünftigen 

Erlösung. Die Erinnerung an den nicht stattgefundenen Inzest bzw. an die 

bis an das Muttermal erreichte Hand des Vaters repräsentiert die 

gegenwärtige dürftige Situation der banalen Alltagswelt, die durch das 

Zeichen des Muttermals gelöst werden kann. Eben auf dieser 

Repräsentation, auf dieser Erinnerung konstruiert sich ihre Erwartung einen 

Erlöser zu finden.301 Das Muttermal bzw. sein Verkehrzeichen ist die 

Zugabe und die Verfluchung zugleich, denn sie kann die Blindheit des 

gesellschaftlichen Lebens sehen, aber sie wird letztendlich – in einem 

                                                
300 Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a.M.. Suhrkamp 1996, S.165. 
301 „Repräsentation heißt: Wiedervergegenwärtigung, was zugleich ein anderes Wort für 

Erinnerung ist. Denn Erinnerung ist niemals Wiederherstellung von Vergangenheit, sondern 
immer nur eine Repräsentation derselben. […] Solche Re-Präsentation, solches Wieder-

gegenwärtig-Machen, kann ausschließlich mit Hilfe von Zeichen geschehen. Sie holt 

substantiell nichts Vergangenes zurück, sondern muss es in der Gegenwart immer wieder neu 
konstruieren […].“ Assmann, Aleida: Gedächtnis als Leitbegriff der Kulturwissenschaften, in: 

Musner, Lutz/Wunberg, Gotthart (Hrsg.): Kulturwissenschaften. Forschung – Praxis – 

Positionen. Wien: WUV 2002, S.27-45, hier: S.28. 



143 

 

Labyrinth verloren, in einer Welt, wo der Zusammenhang nur noch 

simuliert wird - wahnsinnig.302  

Auch die Darstellung von bestimmten Schauplätzen als Scharnier zwischen 

zwei Zeitebenen dient dazu, das Irreversible zu verändern, etwa wenn eine 

Figur an einen Ort kommt, an dem sie früher schon einmal war, und sich 

dann an jene Zeiten erinnert. Ulrichs Weg in die Heimatstadt ist die 

Umkehrung in die Zeit: „als eine lange Reihe von Umkehrzeichen 

gescheiterter Unternehmungen“ (MoE, S.633) Die äußerste Entfremdung, 

die Ulrich beim Anblick seines Selbst in der Photographie fühlt, führt ihn 

zum Weg der Umkehrung. Die Photographie des kleinen Kindes, die 

Selbstentfremdung auslöst, fungiert als Umkehrzeichen zur Heimkehr.303 

Das Sich-Vergessen ist der erste Schritt zur Wiedererinnerung. Ähnliches 

gilt für Agathe. Sie sieht im Zusammentreffen mit Ulrich eine Möglichkeit, 

an ihrem Liebeserlebnis anzuknüpfen, das durch den Tod ihres ersten 

Mannes abrupt abgebrochen worden war: „Ich will wissen, wohin ich 

damals beinahe gelangt wäre!“ (MoE, S.764) Sie kann dadurch das 

zerrissene Zeitkontinuum und den aufgelösten Zusammenhang der 

Erlebniskette wieder gutmachen.  

So besehen, geht es nicht um die gedankliche Rückkehr in die 

Vergangenheit, auch nicht um eine Art von Bewahrung vergangener 

                                                
302 „(d)er Bau eines Labyrinths, das diesen Namen verdient, ist nicht geplant, und deshalb kann 

man auch nicht aus ihm herausfinden, indem man einem Prinzip folgt. Es zwingt uns zum 

Herumtasten und Herumtappen, (…). Wer beim Gang ins Labyrinth den Faden – das Anathema 
eines Plans – nicht vergessen hat, kann immer zum Ausgangspunkt zurückkehren.“ 

Rheinberger, Hans-Jörg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der 

Proteinsynthese im Reagenzglas, Göttingen: Wallstein 2001, S.76.  
303„Zu den zahlreichen Bildpaaren, in denen die mythologische Gnosis Entfremdung und 

Erlösung darstellt, gehört auch das von Zerstreuung und Sammlung. ‘Weltverfallenheit’ heißt: 

Vervielfältigung, Zersplitterung, Zerstreuung (dispersio); und die Heimkehr bedeutet dann ein 
„Sich-selbst-Sammeln“, ein Sich-Zurückholen aus der ‘Mannigfaltigkeit’ in die ‘synthetische 

Einheit’.“ Pfotenhauer, Helmut u.a. (Hg.): Poetik der Evidenz. Die Herausforderung der Bilder 

in der Literatur um 1900, S.333f. 



144 

 

Erlebnisse. Das Gedächtnis hat vielmehr die gegenwärtige Funktion304, 

neue Möglichkeiten für die Zukunft zu eröffnen. Es reguliert somit die 

innere Realität der Figur, nämlich die Differenz von Erinnern und 

Vergessen, bzw. woran erinnert werden soll und was zu vergessen ist. Weil 

es um Selektionen geht, spricht Luhmann hier von einem Sich-Reflektieren 

der Zeit in der Zeit.305 Hieran können gedächtnistheoretische Überlegungen 

knüpfen, die die Selbstreflexivität von Erinnerungsprozessen betreffen: Die 

erzählerische Selbst-Verdoppelung macht die Verschiebung der 

Aufmerksamkeit von der erzählten Zeit auf die Erzählzeit möglich und 

impliziert ein spezifisch literarisches Erinnerungspotential: Das Spiel mit 

der Zeit begründet fiktive Zeiterfahrungen und ermöglicht ein Amalgam 

zugleich zeitlich distanzierter wie involvierter Erinnerungs-Perspektiven. 

Die Gegenwart gewinnt so einen experimentellen Sinn.  

Die Differenz von Erinnern und Vergessen spielt eine wichtige Rolle bei 

der Hauptfigur des Romans. Das Kreuzen bzw. den Übergang vom 

Vergessen zum Erinnern bildet der Tod des Vaters aus. Beim Begräbnis 

des Vaters in der Heimatstadt trifft Ulrich seine Schwester, die er vergessen 

hatte. Das Vergessene wird zur Leitdifferenz, zum Wandel von Ulrichs 

Leben. Nach dem Verlust bzw. dem Tod des realen und symbolischen 

Sinn-Netzes des Vaters beginnt die Ermöglichung des Verlustes dieses 

Todes zu wirken, denn er markiert den zeitlichen Moment, wo sich Ulrich 

entscheidet eigenschaftslos zu werden. Der Tod des Vaters markiert 

                                                
304 „Das Oszillieren zwischen dem Jetzt des Erinnerungsabrufes und dem Damals des Erlebens 
illustriert, dass Erinnerungen mit den Rahmen, innerhalb derer sie aktualisiert werden, 

verschränkt und somit als gegenwartsgebundene Rekonstruktionen des Vergangenen zu 

konzipieren sind.“ Neumann Birgit: Literatur als Medium kollektiver Erinnerungen und 
Identitäten. in: Erll, Astrid u.a. (Hg.): Literatur – Erinnerung – Identität. Theoriekonzeptionen 

und Fallstudien, Trier: Wissenschaftlicher Verlag 2003, S.49-77, hier S.70. Im Gegensatz zur 

internen Fokalisierung, bei der das Vergangene im Bewusstseinssystem der Figur reflektiert 
wird, spiegelt die externe Fokalisierung des Erinnerten den gegenwärtigen d.h. die 

Vergangenheit überblickenden Wissenstand des Erzählers. 
305 Vgl. Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd.1, S.49. 



145 

 

Ulrichs Ablösungsprozess von der Gesellschaft und den Anfang seines 

Wegs in die entgegengesetzte Richtung der selbstreferentiellen 

Bestimmung in der vaterlosen Welt. Das Vergessene wird zum Symptom 

der Erwartung, zur rückholbaren Erinnerung.306 In Luhmanns Worten: „Die 

Hauptfunktion des Gedächtnisses liegt […] im Vergessen, im Verbinden 

der Selbstblockierung des Systems durch ein Gerinnen der Resultate 

früherer Beobachtungen.“307  

Auf dieser Grundlage kann man sagen, dass die Differenz von Vorher und 

Nachher, die an bestimmten Ereignissen und Erlebnissen erfahrbar ist 

(Sukzessivvergleich), die  Reflexivität der Figuren ausmacht. Das, was wir 

vom Werk bekommen, sind Differenzmarkierungen im Leben der Figuren. 

So Moosbrugger vor und nach seiner Tat, Ulrich vor und nach seinem 

Urlaub, Walter vor und nach seiner Heirat usw. Walters Leben, um nur ein 

Beispiel zu nennen, ist gespalten in eine erhabene, mystifizierte 

Geschichtswelt der künstlerischen Taten und in eine entleerte Alltagswelt, 

wo das Immer-wieder regiert. Wiederholung wird zum 

Wiederholungszwang und die Person zu einem verfestigten Typus, zu 

einem Stereotyp mit einem bornierten Bewusstsein, dessen Prozesse auf die 

künstlerische Vergangenheit zurückzublicken erlaubt. Das Bewusstsein der 

Figuren prozessiert sich somit in der Form des Resultierens. Die 

Autopoiesis des Bewusstseins ist eine Verkettung von Resultaten entweder 

in der Erinnerungsarbeit oder in der Gegenwartswahrnehmung: „Das, was 

im Resultieren als Zeitschema eingebaut ist (dieses danach und nachdem) 

ist identisch mit der unentwegt mitlaufenden Realitätsgewißheit.“308 

                                                
306 Das Vergessen ist die unmögliche Gewesenheit von jemandem, der sich später als der 

Vergessene bzw. als der durch Erinnerung Hervorgebrachte kundtut. Agathe wird aus der 

Exteriorität des Textes gerufen bzw. sie befindet sich im Gedächtnis des Textes. Durch die 
Struktur des Erinnerns wird  eine vergessene Figur im Werk rekonstruiert. 
307 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd.1, S.579. 
308 Peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung von Theorie und Praxis, S.65. 



146 

 

Zugespitzt äußert sich das in der folgenden Äußerung Ulrichs: „Es fällt ihm 

ein, Selektionschef gegenüber einmal davon gesprochen zu haben, sich [zu] 

töten, wenn das Jahr seines Lebensurlaubs ohne Ergebnis verstreiche.“ 

(MoE, S.599) 

Aus dem bisher Gesagten wird ersichtlich, dass die Veränderungskraft der 

Zeit  stärker als die Bildungskraft von Identität erscheint. Die Erinnerung 

funktioniert als Modus von Reflexion zur Verifizierung oder zur 

Falsifizierung der Gegenwart. Im Roman Musils wird der komplexe 

Zusammenhang zwischen Erinnern und Identität thematisiert und 

inszeniert.309 Erst die Erinnerung ermöglicht die Kontinuität und die 

Einheit des Ich, die aber auch schon wieder via Erinnerung destabilisiert 

und destruiert werden kann, sowohl auf individueller als auch auf 

kollektiver Ebene. Zeit und Identität stehen in einer Konstellation bzw. 

Identität und Nicht-Identität in der Zeit. Die fehlende Anbindung der 

zeitlich differentiellen Identitätsaspekte geht mit einer Auflösung des 

Ereigniszusammenhangs in disparate, anachronisch strukturierte 

Erinnerungsfragmente einher, die die Instabilität des Sinnstiftungsprozesses 

indiziert. Prägnant gesagt: Dieses episodische Gedächtnis, beinhaltet 

Erinnerungen an singuläre Ereignisse, die den Figuren kein Gefühl über ein 

identisches Selbst geben können. Die fluktuierenden, momenthaften 

Identitäten der Figuren sind also kompatibel mit ihren episodenhaften 

Erinnerungen. Mehr noch: Es geht von „Beobachtererinnerungen“, die 

gerade für episodische Erinnerungen kennzeichnend sind.310  

                                                
309 Schon der englische Philosoph John Locke in An Essay Concerning Human Unterstanding 
(1060) hat darauf hingewiesen, dass Erinnerung eine unabdingbare Voraussetzung für die 

Herausbildung der Identität ist. Vgl. Astrid Erll, Astrid/ Gymnich, Marion/Ansgar Nünning, 

Ansgar: Einleitung: Literatur als Medium der Repräsentation und Konstruktion von Erinnerung 
und Identität, in: Literatur – Erinnerung – Identität, S.III-IX, hier: S.III. 
310 Schacter, Daniel L.: Wir sind Erinnerung: Gedächtnis und Persönlichkeit, übers. von Heiner 

Kober,  Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S.46. Im Gegensatz nehmen Erinnerungen an die 



147 

 

Die individuelle Identität erscheint folglich im Musils Roman weniger als 

ein Produkt zurückliegender Erfahrungen, sondern vielmehr als ein sich 

selbst im narrativen Prozess herausbildendes Konstrukt, das angesichts der 

Polyvalenz der Vergangenheit doch nur instabil und vorläufig bleibt. Es 

geht um einen selbstreflexiven Roman, bei dem ein gestiegenes 

Bewusstsein für die Grenzen der identitätsstiftenden 

Vergangenheitsaneignung verzeichnen lässt. Identitäten werden immer neu 

erschafft und damit wird die Konstruktivität von Erinnerungen ebenso wie 

die Pluralität der individuellen Identität vor Augen geführt. 

Reinterpretationen und Umdeutungen des zurückliegenden Geschehnisses 

und die damit verbundene Pluralisierung der erinnerten Welt verdeutlichen 

die Polyvalenz, ja die Unverfügbarkeit der vergangenen Erfahrungen und 

unterstreichen, dass Erinnerungsakte ebenso wenig Einblick in die 

faktischen Bedingungen des Vergangenen wie in gegenwärtige 

Deutungsschemata bieten: „Irgendein großer Rauch steigt als dunkle 

Erinnerung daraus auf, und man kommt zuweilen auf den Gedanken, daß 

alles, was wir erleben, losgerissene und zerstörte Teile eines alten Ganzen 

sind, die man einmal falsch ergänzt hat.“ (MoE, S.748) Mit der Auflösung 

der Vergangenheit in mögliche, zum Teil fabulierte Erinnerungswelten 

wird nicht nur dem prinzipiell unzuverlässigen Charakter von 

Erinnerungen sowie der Instabilität der Identitätskonstruktion Ausdruck 

verliehen. Vielmehr wird auch die Grenze zwischen der Erfindung und 

Findung des Vergangenen zum Ausgangspunkt der Umkehrung verkündet: 

  

[...] gewinnt ein unangenehmes Gefühl immer mehr Gewalt, als ob man über das Ziel 

hinausgefahren oder auf eine falsche Strecke geraten wäre. Und  eines Tages ist das stürmische 

Bedürfnis da: Aussteigen! Abspringen! Ein Heimweh nach Aufgehaltenwerden, 

                                                                                                                                          
jüngere Vergangenheit die Form von Felderinnerungen an d.h. sie werden „aus der 

ursprünglichen Perspektive“ gesehen. 

 



148 

 

Nichtsichentwickeln, Steckenbleiben, Zurückkehren zu einem Punkt , der vor der falschen 

Abzweigung liegt! Und in der guten alten Zeit [...] konnte man in einem solchen Falle den Zug 

der Zeit verlassen [...] und in die Heimat zurückfahren. (MoE, S.33)  

 

 

8. Gefühle 

 

Bezogen auf die Thematik der Stelle der Figuren in ihrer Gesellschaft, kann 

präziser formuliert werden, dass die Herrschaft des Sozialen eine 

Unterwerfung des Subjekts zur Folge hat311, sodass die Figur impotent ist, 

das eigene Leben zu entwerfen. Das Subjekt wird durch eine Identität 

ersetzt, die durch eine verwirrte, endogene Dauererregung und 

Sensibilisierung für externe Faktoren sich zu bestimmen versucht. Die 

gesellschaftliche Umwelt erscheint als ein Bündel von Stressoren, die die 

Figuren erregen und aktivieren, aber auch zu zeitweiligen Überbelastungen 

und Defiziten in der Informationsverarbeitung führen, die die Ohnmacht 

des Individuums und seine dezentralisierte Nervosität bestätigen: „Ich kann 

dieses Leben nicht mehr mitmachen, und ich kann mich nicht mehr 

dagegen auflehnen!“ (MoE, S.631), sagt Ulrich. Daraus ergibt sich die 

strukturale-prozessuale Selbstreferenz des Bewusstseins rasch in Gefahr, 

durch einen Gedankenstau überlastet zu werden, in einer Art „Stauung“, 

und in einer Art „aus den Ufern zu treten“. (MoE, 806) 

Aus dieser Perspektive impliziert die Situation der Nervosität einerseits das 

Gefühl der Melancholie und andererseits die Einstellung des alle 

Tätigkeiten lähmenden Lebensüberdrusses und der Gleichgültigkeit:312  

                                                
311 Man kann Luhmanns Unterwerfung des Subjekts als konsequent ansehen, wenn man die 

Theorien der soziologischen Klassiker in Betracht zieht, nämlich die funktionale 

Differenzierung (Durkheim, Simmel), die Bürokratisierung (M. Weber) und die 
Institutionalisierung (Gehlen). 
312 Dieser Zustand erinnert uns an den ‘ennui moderne’, worunter die Figuren der französischen 

Literatur leiden. Vgl. Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts, S.132-150. 



149 

 

eine nervöse Angst, nichts zu sein: […] was ist alles das anders als die Unruhe eines Mannes, 

der sich bis zu den Knien aus einem Grab herausschaufelt, dem er doch niemals entrinnen wird, 

eines Wesens, das niemals ganz dem Nichts entsteigt, sich angstvoll in Gestalten wirft, aber an 
irgend einer geheimen Stelle, die es selbst kaum ahnt, hinfällig und Nichts ist? (MoE, S.1745) 

 

Mehr noch: Der Verlust der Übersicht der gesellschaftlichen Ereignisse hat 

als Folge die Entwertung der Figur als Individuum, ihre Fragmentierung 

bzw. ihre Verfallenheit und Zerstreuung in einer Überfülle von 

Möglichkeiten: „Es steht nicht mehr ein ganzer Mensch einer ganzen Welt 

gegenüber, sondern ein menschliches Etwas bewegt sich in einer 

allgemeinen Nährflüssigkeit“. (MoE, S.217) Daraus entsteht bei den 

Figuren eine Fülle von negativen Emotionen wie Wut313 und Angst, die 

auftreten, weil der Verlust dieser Kontrolle über die Umwelt als bedrohend 

für die eigene Identität empfunden wird. Zugespitzt wird im Roman 

festgestellt: Man fühlt die Verzweiflung eines „zähe(n) Festhalten(s) an 

sich, das sich so schwer austreiben lässt wie das Leben einer Katze, selbst 

wenn sie von Hunden schon ganz zerfleischt ist“. (MoE, S.257) 

Es geht um das „nervöse Zeitalter“ (MoE, S.458), was die Gefühls- und 

Wahrnehmungserlebnisse in den Hintergrundgrund rückt. Der 

Anachronismus der kakanischen Gesellschaft, die zu einem Phantom einer 

„überamerikanische(n) Stadt“ (MoE, S.31) wird, ist ein soziales Paradigma 

dieser Zeitkrankheit, das durch die einzelnen Figuren verstärkt wird. 

Charakteristisches Beispiel ist der hysterischer Anfall Gerdas, worauf 

Ulrich „sich dabei gegen die Versuchung wehren muss, einfach einen Arm 

voll Polster zu nehmen und mit ihnen diesen Mund zu ersticken, dessen 

Laute nicht aufzuhalten waren.“ (MoE, S.623) Nervosität wird hier mit 

                                                
313 „Und diese Verkleinerungswut einer nicht nur mit allen Hunden gehetzten, sondern auch 

hetzenden Zeit ist wohl kaum noch die dem Leben natürliche Zweiteilung in Rohes und Hohes, 

weit eher ein selbstquälerischer Zug des Geistes, eine unaussprechliche Lust an dem Schauspiel, 
daß sich das Gute erniedrigen und wunderbar einfach zerstören lasse. Es sieht einem 

leidenschaftlichen Sich-selbst-Lügen-strafen-Wollen nicht unähnlich […].“ (MoE, S.306)  

 



150 

 

dem Motiv des Erstickens derart verknüpft, dass Kommunikation und 

Logik zu einem Schrei eliminiert werden. Näher besehen: Der Körper 

Gerdas wehrt sich mit hysterischen Schreien, die sich als „helle I-Laute“ 

(MoE, S.622) von ihr ablösen. Dieses reduziertes ‘I’ repräsentiert 

dermaßen die Reduzierung des Individuums, dass sich die Person nur eins 

wünscht „ohne ein Wort sagen zu müssen, nicht mehr da zu sein.“ (MoE, 

S.264) Das ‘I’ des Schreis ist nicht nur der Signifikant der Nervosität, 

sondern auch markiert die Entscheidung der Figur, dem Zustand des 

Wartens ein Ende zu setzen. 

Der verbale Zugriff des Schreis ist mit dem gestischen Angriff 

Moosbruggers zu parallelisieren. Für den Lustmörder verkörpert die 

Prostituierte die gefährliche Umwelt, die seine Identität bedroht. Sein 

Angriff  verkörpert den zehnten Charakter, er ist der verzweifelte Versuch 

sich der Umwelt zu beherrschen: „Für den Richter war Moosbrugger ein 

besonderer Fall; für ihn war er eine Welt, und es ist schwer, etwas 

Überzeugendes über eine Welt zu sagen.“ (MoE, S.75)  Nach Musil ist die 

Gewalt das Bedürfnis, sich in der Welt zu behaupten und „Spuren (zu) 

hinterlassen in der Welt, sich in der Welt ein Denkmal (zu) setzen.“ (MoE, 

S.1565) So steht Moosbrugger in Differenz sowohl zu Walter, der kein 

Denkmal in der Welt setzen kann, sondern nur als Denkmalschutzbeamter 

arbeitet, als auch zu Hans Sepp, dessen aggressive Gefühle sich in der 

Unbestimmtheit und Abstraktion des germanischen Ideals entleeren. Nicht 

zufälligerweise wird Moosbrugger zum Beobachtungsobjekt von Justiz und 

Medizin, Salons und Wissenschaft, er ist derjenige, an dem die Diskussion 

um Zurechnungsfähigkeit und Unzurechnungsfähigkeit des Menschen 

losbricht.  

An dieser Stelle ist noch am Beispiel Walters, der in der Angst des 

Scheiternden lebt, das Fluchtverhalten der Figuren zu erwähnen:  



151 

 

Walter wollte erwidern. Aber es zeigte sich, dass das Gefühl, das ihn in die Höhe getrieben 

hatte, nicht nur Triumph war, sondern – wie sagt es? – auch der Wunsch, einen Augenblick 

hinauszugehen. Er schwankte zwischen den beiden Wünschen. Aber beides ließ sich nicht 
vereinen, und sein Blick glitt von Ulrichs Augen ab auf den Weg zur Türe. (MoE, S.216f.) 

 

Beachtet man diese Verhaltensweisen, so wird Folgendes deutlich: Schrei, 

Angriff und Flucht als unglückliche Ausdrucksmittel sind Metapher des 

Schrecks314, der im Werk übermotiviert ist und den Protest gegen die 

Unstimmigkeit zwischen Innen und Außen manifest artikuliert. Im 

Gegensatz zur Kommunikation und zur Handlung, die 

gesellschaftlichorientierte Merkmale sind, sind Schrei, Angriff und Flucht 

die gefundenen Mittel aus der Sprache des Tiers. Die Figuren verhalten 

sich wie das Tier, das nach der Identität Spuren forscht und darauf reagiert. 

Der Körper der Figuren ist der Körper des Tieres: „mit erotischer Spannung 

geladenen Kelch bildete, der in seinem Inneren das schmale, weiße Tier 

verbarg, das sich suchen ließ und fürchterlich begehrenswert machte.“ 

(MoE, S.279)  

Aus dieser Perspektive wird der Schreck als die Aussetzung der 

Selbstreferenz und die Abgerissenheit aus der Fremdreferenz interpretiert. 

Der Schreck ist die scharfe Markierung der Differenz von Selbst- und 

Fremdreferenz bzw. die scharfe Manifestierung der Konfusion der Person 

angesichts dieser Differenz. Im Gefühl des Schrecks zerreißt die Figur in 

einer Geste des Abweichens das gesellschaftliche Kontinuum. Mit anderen 

Worten: der Schreck ist das Ausstrahlen des Individuums auf die 

chaotische Mannigfaltigkeit der Wirklichkeit. Er ist der Ausdruck des 

Betroffenseins und somit der Hervorhebung der Person, die erschrecken 

                                                
314 „Leiblich sein heißt erschrecken können.“ Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): 

Zeiterfahrung und Personalität, S.231. 



152 

 

kann wie das Tier.315 Der konsistente Vergleich aller Figuren mit dem Tier 

ist der Versuch den in der Gesellschaft erstarrten und gedrängten Körper 

der Figur in die Metapher des anderen Zustands zu transformieren. 

 

Übergänge verbinden nicht allein die Gestalten, sie zeigen sich beispielsweise auch in 

verschiedenartigen Erfahrungsweisen des anderen Zustands. Grundvorgang ist die 
Durchbrechung der bewußten Person; die Wege dieser Durchbrechung aber sind verschieden 

[….] selbst eine Clarisse mit ihren fixen Ideen hat Teil an allgemeinen Erfahrungen der 

Entrückung. (MoE, S.127) 

 

Damit bringt Musil den Prozess der Transformation auf den Punkt: Nach 

dem Schreck gibt es verschiedene Erfahrungen der Ver-rückung. 

Systemtheoretisch umformuliert: Der Schreck ist das zeitliche und 

gefühlsmäßige Kreuzen von der Seite der Unlust zur Seite der Lust. 

Lustgefühle haben die Form entweder des Wahnsinns bzw. der Trance oder 

der Ekstase bzw. des Glücks, wie das der Fall auf dem Heimweg Ulrichs 

ist: „Man konnte das Gefühl von Geschehen haben in dieser Nacht wie in 

einem Theater. Man fühlte, dass man eine Erscheinung in dieser Welt war“. 

(MoE, S.647) Wahnsinn und Ekstase drücken sich in den Phantasien 

Clarisses aus. Ihre Artikulationen werden  im Verlauf des Romans zur 

sprachtheoretischen Ekstase, zur - analog des Schrecksgefühls - 

terroristischen Diskursivität. Ähnliches gilt für Moosbrugger. Er hört 

Stimmen, tanzt, seine Sprache ist nicht einfach dionystisch, sondern 

ebenfalls dämonisch, von den halluzinatorischen Erscheinungsbildern und 

Affektübertragungen tief durchdrungen, weil Welt und Erfahrung auf 

dieselbe Gleise gesetzt werden, sodass Erfahrung die Ursache, Welt die 

Folge und die Figur als Beobachter der verschwindende Vermittler wird:  

 

                                                
315 Hermann Schmitz sieht eine Parallele des Tiers mit dem Menschen im Schreck: „Das Tier 

und der Mensch haben der Pflanze voraus, dass sie leiblich sind, weil sie erschrecken können.“ 

Ebd., S.232. 



153 

 

Ein Tropfen von Moosbruggers Blut war in die Welt gefallen. Man konnte 

das nicht sehen, weil es finster war, aber er fühlte, was im Unsichtbaren vor 

sich ging. Wirres richtete sich dort draußen gleich. Krauses wurde glatt. 

Ein lautloser Tanz löste das unerträgliche Surren ab, mir dem ihn die Welt 

sonst oft quälte. Alles, was geschah, war jetzt schön; so wie ein häßliches 

Mädel schön wird, wenn es nicht mehr allein dasteht [….] Das war 

sonderbar, und wenn Moosbrugger die Augen öffnete und sich die Leute 

ansah, die in einem solchen Augenblick, wo ihm alles tanzend gehorchte, 

gerade in seiner Nähe waren, so kamen auch sie ihm schön vor. Dann 

waren sie nicht gegen ihn verschworen [….] Und dann tanzte Moosbrugger 

vor ihnen [….] tanzte tagelang, ohne daß es jemand sah, bis alles außen, 

aus ihm heraus war, steif und fein wie ein Spinngewebe [….] Wenn man 

das nicht mitgemacht hat, wie will man dann über das andere urteilen? 

(MoE, S.397) 

 

Moosbruggers Halluzination des Tanzes drückt die Krise der fragmentarischen Gesellschaft aus, 
allerdings als die andere Seite der Angst vor dem Selbstverlust. Der Tanz ist nicht einfach 

Bewegung aus der gesellschaftlichen Erstarrung, sondern auch ein Raumbild, eine Metapher der 

Identifikation der Figur mit ihrer Selbstreferenz, ein Selbstüberzeugungsritual, das ihn aus den 
Ritualen der Sozialisation befreit.316  

 

Diese Beispiele machen deutlich, dass die Gefühle - nach einer 

Luhmannschen Wendung - Immunisierungsstrategien als Innen-Lenkung 

gegen die Drohung des mächtigen Außen sind. Das meint auch Musil, 

wenn er formuliert, dass die Gefühle den „Augenblick […], des 

Spannungsgleichgewichtes zwischen innen und außen, zwischen 

                                                
316 „So sollte die rhythmische Bewegung in einen Zustand der Trance zurückführen, die den 

Menschen außerhalb der Kontrolle des Bewusstseins und eben dadurch aus der egozentrischen 

Individuation herausführen und zu einem schwingenden Element des Kosmos machen würde. 
Baxmann, Inge: Die Gesinnung ins Schwingen bringen. Tanz als Metasprache und 

Gesellschaftsutopie in der Kultur der zwanziger Jahre, in: Materialität der Kommunikation, 

S.360-373, hier, S.367. 



154 

 

Zerpreßtwerden und Zerfliegen“ (MoE, S.132) markieren. Mit der 

Aktivierung von Gefühlen versucht die Figur vor sich selbst bzw. vor 

anderen zu fliehen. Charakteristisch ist dabei, dass Musil vielmals das Wort 

‘strahlen’ in Verbindung mit dem Gefühl benutzt. Obwohl das Ich verdünnt 

ist, gilt, dass „durch dessen Vakuum alle Gefühle wie blaue Glühröhren 

strahlen“. (MoE, S.409) Das Gefühl bzw. der Zustand des sich Fühlens ist 

das, was das reale Geschehen zum Symbol des möglichen Geschehens 

macht: „das Geschehene (wird) zum Symbol von etwas, das vielleicht nicht 

geschah, aber hindurch gefühlt wurde, und der Mensch als Inbegriff seiner 

Möglichkeiten, der potentielle Mensch.“ (MoE, S.251)317   

Die Differenz, die die Gefühle der Figuren leitet, ist die Differenz von 

Bedrohung und Erlösung. Mit anderen Worten: Gefühle zerbrechen und 

ordnen von neuem die Welt und damit auch die Erfahrungen der Figuren, 

wie das bei Ulrich und Agathe der Fall ist: „Das Meer war wie eine 

unerbittliche Geliebte und Nebenbuhlerin; jede Minute war eine 

vernichtende Gewissensforderung.“ (MoE, S.1456)  

Gefühle zwingen das System mit dem puren Vollzug seiner Autopoiesis 

konfrontiert zu werden und lösen folglich eine reflexive Selbstreferenz des 

Bewusstseins aus. Besonders existentielle Stimmungen wie Angst, 

Depression, Langeweile, aber auch Hoffnung und Glaube bilden den 

Anstoß zur Suche nach der möglichen Individualität,318 nach der möglichen 

Erfahrung. Somit ist das Gefühl keine einfache subjektive Empfindung, 

sondern bildet eine Schicht des komplexen Denkaktes, jenen ‘ganz 

Begreifens’ der Person (vgl, MoE, S.255), eine Mystik und Mythologie der 

                                                
317 Herder sagt: „Ich fühle mich! Ich bin!“ Herder, Johann-Goofried: Sämtliche Werke, Bd. 8: 

Der Mensch in der Schöpfung, 1. Aufl., Berlin: Herder 1998, S.96. 
318 Ähnliches sagt Heidegger: „Allein in der Angst liegt die Möglichkeit eines ausgezeichneten 
Erschließens, weil sie vereinzelt. Diese Vereinzelung holt das Dasein aus seinem Verfallen  

zurück und macht im Eigentlichkeit und  Uneigentlichkeit als Möglichkeiten seines Seins 

offen.“ Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 1993, S.190f. 



155 

 

Einheit des Menschen: „Dieser Zustand seiner Kinderzeit war ihm also 

verhältnismäßig lebhaft erhalten geblieben, aber ein anderer […] zeigte 

sich dem Betrachter entschlafen oder, richtiger gesagt, versteint, wenn man 

erlaubt, dabei unter Steinen Brillanten zu verstehen.“ (MoE, S.384) 

 

 

9. Widersprüche 

 

Das gesellschaftliche Leben ist nach dem bisher Gesagten voll von 

Widersprüchen, die die Figuren derart irritieren, dass Paradoxien auch im 

Erleben und im Handeln der Figuren  entstehen. Arnheim fühlt zwar 

„Abneigung gegen Witz und Ironie“ (MoE, S.546), doch ist er ein 

Großschriftsteller, der sich von der Welt zurückzieht, um zu schreiben. 

Diotima fühlt einen „Groll gegen alles“ (MoE, S.107), aber „sie verteilte 

sich in kleinen Tröpfchen feinster Liebe an alle Dinge, die es verdienten, 

[…].“ (MoE, S.352) Die Differenz von Erleben und Handeln ist der 

Widerspruch im Leben der Figuren: „man handelte […] immer anders als 

man dachte“. (MoE, S.34)  

In Musils Roman findet man zahlreiche Beispiele, an denen man 

beobachten kann, wie die Figuren in der Autopoiesis der Reflexionen und 

der Gefühle mit den Paradoxien umgehen. Am deutlichsten macht sich 

bemerkbar, dass die Figuren immer Raum- und Zeiterfahrungen finden und 

erfinden, um mit den Widersprüchen zu leben319: „Und im Augenblick wo 

die Widerstände schwankten u(nd) schmolzen, hatte U(lrich) gesagt: Es ist 

auch das Vernünftigste, wenn wir nicht widerstehn; wir müssen das hinter 

uns haben, damit nicht die Spannung das verfälscht, was wir vorhaben.“ 

                                                
319 „Die Paradoxie ist keine Existenzfrage für das System“. Luhmann, Niklas: Soziologische 

Aufklärung, Bd. 6, S.72f. 



156 

 

(MoE, S.1653) Widersprüche sowohl in der Selbstreferenz als auch in der 

Fremdreferenz verhindern nicht die Erfahrung des Glücks: „Jeder Mensch 

hat eine solche Methode, die Bilanz seiner Eindrücke zu seinen Gunsten 

umzudeuten, so daß gewissermaßen das tägliche Existenzminimum an Lust 

daraus hervorgeht, das in gewöhnlichen Zeiten genügt.“ (MoE, S.523) Es 

geht um Lücken, die man nicht schließen kann (vgl. MoE, S.649), doch wir 

sehen wie die Figuren diese Lücken durch ein bewusstes, funktional-

orientiertes Arrangieren, die „künstliche Zufriedenheit der Seelen“ (MoE, 

S.527) bewirken.  

Bonadea erhält sich durch psychische Dispositionen ihr 

Gemütsgleichgewicht, obwohl sie sonst unglücklich wäre; Diotima müsste 

unter der Empfindungslosigkeit ihres Gattes leiden, aber sie schafft sich 

einen literarischen Schonraum; und Arnheim schwingt sich zu einer 

falschen Synthese von materiellem und seelischem Besitz, um trotz der 

Widersprüche ein Gleichgewicht zu haben. Alle Figuren suchen nach einer 

Kompensation, nach einem Ersatz für die widersprüchliche 

Hochkomplexität des gesellschaftlichen Lebens:  

 

Er ist imstande, alles zu allem zu machen – Schnee zu Haut, Haut zu Blüten, Blüten zu Zucker, 

Zucker zu Puder, und Puder wieder zu Schneegeriesel-, denn es kommt ihm anscheinend nur 

darauf an, etwas zu dem zu machen, was es nicht ist, was wohl ein Beweis dafür ist, dass er es 

nirgends lange aushält, wo immer er sich befindet. (MoE, S.138f.)  

 

Erwähnt werden soll hier auch Moosbrugger. Das Leiden, das von der 

abwesenden Position Moosbruggers in der Kommunikation erzeugt wird, 

wird durch das Genießen in der Handlung kompensiert. Die Struktur des 

traumatischen Lebens der Kommunikation wegen seiner Sprachlosigkeit ist 

wiederum eine Differenz, ein Schnitt, der zu einer psychotischen Form des 



157 

 

Genießens führt.320 Das zeigt den Versuch der Person, eine Identität und 

eine Präsenz in der Gesellschaft zu haben.  

Die Suche nach einer Kompensation ist eine Umdeutung bzw. 

Rekontextualisierung, die aber das präsentierte Problem, nämlich das 

Ausbleiben der Befriedigung, nicht als ein gelöstes, sondern als eine 

diffuse Kognition der Situation in einen Kontext setzt, in dem eine rasche 

Umorientierung in Richtung auf Alternativen ermöglicht wird. Die 

Realitätsgewissheit von Tatsachen und Geschehnissen ist schwächer als die 

Realitätsgewissheit der Unterstellungen, die vom blinden Fleck der 

Kompensation erzeugt werden. In diesem Sinne sind auch die Ideologien 

zu interpretieren: Sie sind blinder Fleck, latente Formen und somit nach 

Musil „hochfliegende Gedanken“, für die „eine Art Geflügelfarm 

geschaffen werden sollte.“ (MoE, S.358) 

Mit Hilfe der Kompensation gewinnt die Figur eine Einheit, die die 

psychischen und sozialen Asymmetrien übergreift. Damit erfindet die Figur 

ein imaginäres Vehikel von der Paradoxie der Einheit des Unterschiedenen 

und eine täuschende Vermittlung zwischen Identität und Nichtidentität.  

 

Seine Entwicklung hatte sich offenbar in zwei  Bahnen  zerlegt, eine am Tag  liegende und eine 

dunkel abgesperrte, und der ihn umlagernde Zustand eines moralischen Stillstandes, der ihn seit 

langem und vielleicht mehr als nötig bedruckt hatte, konnte von nichts anderem als davon 

kommen, dass es ihm niemals gelungen war, diese beiden Bahnen zu vereinen. (MoE, S.593) 

 

Auf der anderen Seite erhöht aber die Kompensation - sei es als Symbol, 

als Idee oder Wunsch - die Komplexität der Figur und schafft Unordnung 

und Konflikte zwischen den Figuren. Gerda trifft das auf die Formel, wenn 

sie Ulrich vorwirft: „Sie denken wie ein Raubtier!“ (MoE, S.314) Der 

Konflikt ist nach Luhmann eine verschärfte Realisation von Widersprüchen, 

                                                
320 Vgl. Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für 

die Realität des Subjekts, S.91. 



158 

 

wobei die Kompensationen kommuniziert werden.321 Zur Verdeutlichung 

dieser These trägt das folgende Zitat aus dem Roman bei:   

 

Es ist wie eine leichte Bewusstseinsspaltung. Man fühlt sich umarmt, umschlossen und bis ans 

Herz von einer willenlos angenehmen Unselbstständigkeit durchdrungen; aber andererseits 

bleibt man wach und der Geschmackskritik fähig und sogar bereit, mit diesen Dingen und 
Menschen, die voll ungelüfteter Anmaßung sind, Streit anzubinden. (MoE, S.723f.)  

 

Die Parallelaktion ist das konfliktreiche Feld, wo eben deswegen kein 

Geschehen hervorgebracht werden kann. Die Erfüllung bleibt Unerfülltheit 

und erscheint im Spiegel der Negation, der Sinn der Parallelaktion ist ein 

unverwirklichter, denn dessen Möglichkeit liegt beschlossen in einer 

unwiderruflichen Vergangenheit. Der Diskurs kann somit nicht konstitutiv 

sein. Er bleibt erstarrter, ideologischer Apparat, ein enteignendes-

ereignendes Spiel. Ironischerweise wird als ihre krönende Idee, die 

Führung von einem handlungsunfähigen Mann sein. Die Kommunikation 

der Anwesenden wird zum Medium für schwärmerische Ideen und Zitieren 

der historischen Vergangenheit, um die unendlichen und 

undurchschaubaren Möglichkeiten der einheitlichen Gesellschaft zu 

eruieren und zugleich festzustellen, dass diese nicht machbar sind.  

Bei Gerda und ihrem Vater gibt es eine Konstellation der Rivalität. Es ist 

der Konflikt zwischen Herr und Knecht, wobei die Rivalität in eine 

Hierarchie mündet.322 Das germanische Ideal und der Anschluss Gerdas an 

dieses, ist das Medium Gerdas, den Vater zu unterwerfen. Noch ein 

Beispiel: Die Neurose Clarisses beruht auf der Tatsache, dass andere 

idealisiert oder dämonisiert werden. Walters Stimme wird als 

                                                
321 „Ein Konflikt ist die operative Verselbständigung eines Widerspruchs durch 

Kommunikation. Ein Konflikt liegt also nur dann vor, wenn Erwartungen kommuniziert werden 
und das Nichtakzeptieren der Kommunikation rückkommuniziert wird.“ Luhmann, Niklas: 

Soziale Systeme, S.530. 
322 Hegel, F.W.: Phänomenologie des Geistes, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S.145ff. 



159 

 

Zwangsstimme und als Konventionsstimme verdrängt, an ihre Stelle treten 

Symptome, worin sich die Wahrheit entstellt manifestiert. So kommt es zu 

hysterischen Fällen. Walter auf der anderen Seite verdrängt seine Stimme 

aus Angst vor dem Konflikt in der Form der Konversation. Es gelingt ihm 

nicht vor Clarisse zu bestehen, er zieht sich zurück und lässt Clarisse 

genießen, indem er in die Rolle der depressiven Unbeteiligtheit tritt, 

während Clarisse ihn dagegen zu einer abwesenden Figur degradiert. Das, 

was ihm bleibt, um sich nicht in der Leere zu verlieren, ist das Klavier bzw. 

die Musik als Fetisch, als schlechtes Genießen. Der Rückzug ist nicht nur 

das  Ergebnis  einer Erfahrung, sondern er bestätigt diese Erfahrung aufs 

Neue. Anders gesagt: Walter bestätigt immer wieder seine Ohnmacht in der 

Ehe. 

Der Zustand des Konflikts bezeichnet aber auch die Selbstreferenz der 

Figuren. Ulrich demonstriert am Beispiel des „Kampferlebnisse(s)“ (MoE, 

S.28) des Fehlen eines instanten Identitätsbewusstseins und verweist auf 

die Erfahrung einer „Durchbrechung der bewussten Person“ (MoE, S.29) 

und des Versinkens der Persönlichkeit in die anonyme Autopiesis des 

Bewusstseins. Es gibt keinen ruhenden Zustand, in den sich die Figur 

zurückziehen und auf den sie sich zurückgreifen kann. Die Strukturen des 

Kampfes um Stabilität sind unauflöslich in der Selbstreferenz eingegraben. 

Das macht die Selbstreferenz konfliktreich.  

Die Kompensationen der Figuren sind der einzige, obwohl unsichere 

Anhalt, die trotz Enttäuschung durchgehalten werden kann. Das beweist 

Ich-Stärke323 oder auch schizophrene Merkmale. Der Weg in die 

Schizophrenie ist der Weg in die Welt der Bilder und in die Erlösung der 

                                                
323 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 4,  S.176. Dass der Beobachter aus 
dem Teufel entspringt ist eine Äußerung Ulrichs: „Und wir können sie (die Welt) nicht lieben, 

weil wir mit dem, was in ihren Köpfen vorgeht, nicht einverstanden sind – setzte er hinzu.“ 

(MoE, S.945) 



160 

 

Unschuld,324 wo das Selbst außerhalb der Wirklichkeitstopographie ‘weißer 

Fleck’ ist. Clarisse konstituiert im Imaginären die  Erfüllung im 

Inkarnationskonzept, im Physischen die Idee der Vollständigkeit im 

Konzept des Hermaphroditen. Ihre Erlösungsidee ist die Verkündigung 

einer doppelten Geburt, nämlich die Geburt Gottes und die physische 

Niederkunft, das Unbeobachtbare in der Immanenz der Unterscheidungen. 

Sie verliert sich auf dem Umweg der Paradoxie. Der Beobachter aber, der 

mit Paradoxien lebt, sagt Luhmann, stammt aus dem Hause Teufel325: 

 

Er muß entweder Gott verraten oder dessen Weisung missachten. Er ist durch eine paradoxe 

Weisung in eine Entscheidungssituation versetzt und entscheidet sich für Gott gegen Gott. […] 
würde er nicht beobachten (aber wie kann das verlangt sein), würde er auch nicht auf diese 

Paradoxie stoßen; es gäbe sie nicht. Die Paradoxie macht frei – oder wie man heute zu sagen 

bevorzugt: schizophren; in jedem Falle: autonom.326  

 

Die Stärke der Identität Clarisses erwächst aus der Stärke der 

Überzeugungen, die  weltanschauliche Tragweite erwerben. Hier ist auch 

Arnheim zu erwähnen, der in der phantasmatischen Form der Ich-

Autonomie, im starken Selbstbewusstsein lebt, das die anderen wegräumt 

bzw. in den Schatten stellt:327 

  

was Selbstbewusstsein heißt: Das Bewusstsein vermag nicht, das Wimmelnde, Leuchtende der 

Welt in Ordnung zu bringen, denn je schärfer es ist, desto grenzenloser wird, wenigstens 

vorläufig, die Welt; das Selbstbewusstsein aber tritt hinein wie ein Regisseur und macht eine 
künstliche Einheit des Glücks daraus. Ulrich beneidete diesen Mann um sein Glück. (MoE, 

                                                
324 Vgl. Christof Forderer: Ich-Eklipsen. Doppelgänger in der Literatur seit 1800, Stuttgart: J.B. 

Metzlersche Verlagsbuchhandlung u. Carl Ernst Poeschel Verlag 1999, S.207.  
325 Clarisse sieht in Ulrichs Natur die teuflische Seite des Beobachters: „Erinnerst du dich, ob 
ich dir schon einmal gesagt habe, du bist der Teufel? Mir ist so. Versteh mich gut: Ich sage 

nicht, du bist ein armer Teufel, das ist einer, der das Böse will, weil er es nicht besser versteht; 

du bist ein großer Teufel, du weißt, was gut wäre, aber du tust gerade das Gegenteil von dem, 
was du möchtest!“ (MoE, S.658) 
326 Luhmann, Niklas: Wissenschaft der Gesellschaft, S.118f. 
327 „Es geht dabei weniger um eine Vernichtung der andern, als vielmehr um die Darstellung des 
eigenen Seins, der die andern im Wege stehen, weshalb sie ausgeschaltet werden müssen.“ 

Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die 

Realität des Subjekts,  S.106. 



161 

 

S.645) 

  

Damit rückt das Thema der Pathologie in den Mittelpunkt. Das beharrliche 

Insistieren auf kompensierende Ideen hat als Folge eine pathologische 

Entwicklung der Interpenetrationsbeziehungen, die sich in einem teilweise 

oder völligen Verlust der Anschlussfähigkeit der Figur in ihrer Umwelt 

manifestiert und in der Erschütterung der Identität der Figur in der 

Sozialisation. Sowohl Moosbruggers als auch Clarisses Inszenierungen von 

räumlichen Konfigurationen als Aufhebungen des Innen/Außen-

Unterscheidens gelten als pathologische Grenzphänomene, als paralogische 

Ek-sistenzen. Diese Figuren werden zu Kreisgestalten der Grenze zwischen 

Innen und Außen, die überwunden werden muss. Sie sind weder im Innen 

noch im Außen und die Grenze wird zum Kreis als soziale Hervorhebung 

der Umgürtung, der Schutzzone, die von der Figur her dem bedrohlichen 

oder enttäuschenden Außen zugerechnet wird. Gegen die subversiven 

Kräfte der Umwelt hilft dann nur die verstärkte und perfekte Markierung 

der Grenze des Kreises. Die Figur ist in diesem Fall das Umschließende 

und das Eingeschlossene zugleich, in der Form der inneren Burg von 

Meister Eckhart.328  

Mehr noch: Clarisse befindet sich in der Negativversion des Labyrinths, 

wobei anzumerken ist, dass ihre Träume und Halluzinationen nicht 

zersplittert und chaotisch sind, sondern im Gegenteil hoch zentriert auf die 

Idee der Erlösung, die die abwesende Ordnung der Welt repräsentiert. Bei 

Clarisse überwiegt die Aufmerksamkeit auf sporadisch identifizierbare 

Wahrnehmungen (die Musik, Nietzsches Bücher), die sich in einem 

versprechenden Zeichen zusammengeballt werden: 

 

                                                
328 Vgl. Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.47. 



162 

 

Cl(arisse) sah eine Weile lang Dinge, die man sonst nicht sieht. […] Es war vielleicht 

Wahnsinn. Aber ein Förster sieht auf einem Spaziergang eine andere Welt als ein Botaniker 

oder ein Mörder. Man sieht viele unsichtbare Dinge. […] Man ist erstaunt über die fortwährende 
Unruhe der Dinge. Ebenso sind unwahrgenommene Doppelbilder im Gesichtsfeld, denn das 

eine Auge sieht je etwas anderes als das zweite: Nachbilder lösen sich wie allerfeinste farbige 

Nebel vor den Augenblicksbildern auf; das Gehirn unterdrückt, ergänzt, formt die vermeinte 

Wirklichkeit; das Ohr überhört tausend Geräusche des eigenen Körpers, die Haut, die Gelenke, 
die Muskeln, das innerste Ich senden ein Zueinanderspiel unzähliger Empfindungen, die stumm, 

blind und taub den unterirdischen Tanz des sogenannten Wachseins aufführen. (MoE, S.1743)  

 

Es geht um eine Transformation der Identität der Figur, um eine 

Selbstsubstitution, die die Relevanz der Zeit in Betracht zieht. Im ersten 

Moment wird die Identität des Selbst dekonstruiert bzw. durch das 

Beobachten des Muttermals dekomponiert. Im zweiten Moment wird ein 

unpersönliches, entgrenztes Selbst gebildet mit dem Blick zurück in die 

Hoffnung, das verlorene Genie Walters vor Augen zu bekommen. In 

diesem Moment entwickelt die Figur eine unbezweifelte Identität, als die 

gerade noch mögliche Form von Identität. Auch der Wahnsinn ist eine 

bewusste Selektion, ein selektiertes Projekt des Bewusstseins.329 Das 

demonstriert sich in Clarisses Vorstellung ‘Erlöserin’ zu werden. 

Wesentliche Pfeiler ihres Lebens  wurden brüchig und sie wird psychisch 

krank. Spaltung kennzeichnet ihre Wahnvorstellungen von Doppelwesen 

und ihre Wünsche (Ulrichs Kind zu gebären, den Moosbrugger zu befreien) 

sind zwar Kennzeichen einer pathologischen Antikonventionalität, aber 

auch einer autonomen Steigerungsbewegung, obwohl jedes mögliche 

Realitätskontinuum gebrochen wird. Sie entwickelt ein formloses 

Sendungsbewusstsein, das sie Inkarnation nennt. Im Größenwahn Erlöser 

und Mutter-Gottes zugleich zu sein, in dem Begriff des Genies fixiert sich 

ihr Wunsch nach Rettung der Welt: „was, wie sie wusste, Einfleischung 

hieß, von etwas Unfleischlichem, einem Sinn, einer Aufgabe, einem 

                                                
329 Man kann auch von einem „kalkulierten Wahnsinn“ sprechen. Lange, Wolfgang: Der 

kalkulierte Wahnsinn. Innenansichten ästhetischer Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992. 

S.15. 



163 

 

Schicksal, wie sie für ausgewählte zwischen den Sternen vorbereitet 

werden.“ (MoE, S.442) Das Projekt der Inkarnation Clarisses ist das 

passende Kompensat zum Ich, das zur ewigen und absoluten Einsamkeit 

und dämonischen Freiheit330 verdammt erscheint. Freiheit ist „einziger 

Modus des Sichenthaltens in dem, was nicht mehr Identität genannt werden 

kann: […].“331 Im Roman kulminiert sich der Begriff der Freiheit im 

arroganten, emphatischen Ausruf des Irren in der Heilanstalt: „Ich kann 

tun, was ich will!!!“ (MoE, S.991) 

Dabei wird der Körper nicht mehr als Grenze des eigenen Selbst 

wahrgenommen, sondern als Objekt eines fremden Selbst. Es ist das 

phantasmatische, unmögliche (allerdings möglich in der Schizophrenie) 

Projekt das Ich eines anderen Menschen zu sein. Der Wahnsinn entsteht 

gerade im Moment, wo die Figur wahrnimmt, dass nur als ein Fremder 

existieren kann, nur wenn sie ihr Selbst in eine fremde Identität bannt. Im 

Zustand des Wahnsinns wird die Permanenz des sich Fremdseins 

stabilisiert und die Unwahrscheinlichkeit einer Deckung zwischen dem Ich 

und dem Anderen aufgehoben. Die pathologischen Figuren finden eine 

Selbstordnung als Antwort auf die Unordnung der Umwelt. Moosbrugger 

ist ein „entsprungenes Gleichnis der Ordnung: […]“. (MoE, S.653) 

Clarisses Erlösung ist die Füllung eines universalen Raums, der für 

ungenial erklärt werden muss. Dieser Weg des Trancezustandes führt in die 

Exterritorialität, in die Extramundanität von Welt, wo es kein ‘ich war 

gewesen’ gibt. Die Figuren werden somit zu Fällen des Fallens in die 

Kontingenz des „Sich-in-die-Zukunft-Fallenlassen(s)“ (MoE, S.128), des 

                                                
330 Luhmann zieht den Schluss, „dass Freiheit nur als Freiheit zum Bösen möglich ist, weil alles, 

was gut ist, dem Willen Gottes entspricht.“ Luhmann, Niklas: Sthenograpie und Euryalistik, in: 

Gumbrecht, Hans-Ulrich/Pfeiffer, K. Ludwig (Hg.): Paradoxien, Dissonanzen, 
Zusammenbrüche. Situationen offener Epistemologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1991, 

S.58-82, hier S.64. 
331 Ternes, Bernd: Invasive Introspektion. Fragen an Niklas Luhmanns Systemtheorie, S.20. 



164 

 

Fallens in den Wahnsinn bzw. „in unpersönliche, allgemeine Bestandteile“ 

(MoE, S.159) oder des Fallens in den Abgrund der symbolischen Ordnung: 

  

wie wenn ich eine spanische Wand vor ein Loch in der Mauer stellen würde […], und du hast 

gesagt, dass man zu diesem Loch aus Trägheit und Gewohnheit nicht hinsieht oder sich mit 

bösen Dingen davon ablenkt. Nun, das Weitere ist einfach: durch dieses Loch muß man hinaus! 
Und ich kann das! Ich habe Tage, wo ich aus mir hinausschlüpfen kann. Dann steht man – wie 

soll ich sagen? – wie geschält zwischen den Dingen, von denen auch die schmutzige Rinde 

abgezogen ist. Oder man ist mit allem, was dasteht, durch die Luft wie ein 
zusammengewachsener Zwilling verbunden. Es ist ein unerhört großartiger Zustand; alles geht 

ins Musikalische und Farbige und Rhythmische, und ich bin dann nicht die Bürgerin Clarisse, 

als die ich getauft bin, sondern vielleicht ein glänzender Splitter, der in ein ungeheures Glück 

eindringt. Aber das weißt du ja alles selbst! Denn das hast du gemeint, wenn du gesagt hast, 
dass die Wirklichkeit einen unmöglichen Zustand in sich hat und dass man den Erlebnissen 

nicht die Wendung zu sich geben und sie nicht als persönlich und wirklich ansehen darf, 

sondern dass man sie, wie gesungen oder gemalt, hinauswenden muß und so weiter und so 
weiter. (MoE, S.659f.) 

 

Es ist für die Untersuchung des Werks aufschlussreich zu sagen, dass 

Moosbrugger und Clarisse als krank erklärt werden, um die Gesellschaft als 

krank zu erklären. Es geht somit um eine konnotative Bewertung über 

stillschweigend vorausgesetzte Kriterien, die in der Gesellschaft zu finden 

sind. Gesellschaftliche Mechanismen werden dadurch indirekt beobachtet. 

Sie sind die andere Seite der Krankheit der Figuren. Die kranken Figuren 

sind als Symptome zu lesen, als Zeichen für nicht-beobachtbare Prozesse. 

Das System der Gesellschaft ist als ein zweiter, nicht-transparenter 

Phänomenbereich deutbar. Figur und gesellschaftliche Umwelt sind 

gleichzeitige Ereignisse, wobei nur die eine Seite bezeichnet werden kann. 

Sowohl Clarisses als auch Moosbbruggers Kommunikationen werden als 

Zeichen gedeutet, die auf eine andere, ursächliche Unterscheidung 

außerhalb des Kontextes der direkten Interaktionen der Figuren verweist. 

Somit sind sie erklärungsbedürftig. Der andere unbeobachtbare Bereich 

wird im Symptom332 erkennbar, das der Körper ist, nämlich  das Muttermal 

                                                
332 Vom Griechischen sympiptein, zusammenfallen. 



165 

 

bei Clarisse und die Sprachlosigkeit bei Moosbbrugger. Diese Symptome 

innerhalb der Grenzen des Körpers werden von den Figuren selbst als 

Abweichung, als Inkorporation des Dämons konzeptualisiert. Das Motiv 

des Dämons wird mit dem Motiv des Unbewussten, jenem imaginären 

Interaktionspartner verbunden, der Wünsche befriedigt, wo sie bewusst 

verboten sind, und ihre Befriedigung verbietet, wo sie dem Bewusstsein 

erlaubt sind.333 Diese Symptome werden, wie gesagt, als Zeichen für eine 

andere Unterscheidung in einem anderen Bereich, den der Gesellschaft, 

benutzt. Damit sind die als Symptome Zustände oder Ereignisse nicht 

Elemente des Körpers, sondern der sozialen Umwelt der Figur. Damit wird 

auch die Figur von der Ursache im Sinne der Schuld freigesprochen und so 

kommt auch nicht ihre Beseitigung in Frage.  „Symptome lassen sich auf 

ihren Sinn hin deuten und werden zu Kommunikationen.“334 Aus der 

Perspektive der Theorie operationell geschlossener Systeme sind 

Krankheiten Reaktionen der Figur auf Störungen (Perturbationen) der 

Umwelt. 

 

 

10. Konformität und Abweichung 

 

Die Differenz von Möglichkeits- und Wirklichkeitssinn eröffnet ein 

Spannungsfeld, in dem die Figuren durch ihr konformes und abweichendes 

Verhalten der Gesellschaft gegenüber zu untersuchen sind. Näher besehen: 

Es gibt Figuren, die sich auf die gesellschaftliche Verhältnisse konform 

einstellen und ihre Individualität dadurch gewinnen, dass sie nicht 

                                                
333 Vgl. Baecker, Dirk: Probleme der Form, S.282. 
334 Vgl. Levi-Strauss, Claude: Strukturale Anthropologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1967, 

S.216ff. 



166 

 

abweichen und somit scheinen sie, einen Kompromiss mit ihrer Umwelt 

geschlossen zu haben. Dazu bietet Musil an einer Stelle seines Werks 

folgenden Vergleich: 

 

Es ist etwas mit ihnen umgegangen wie ein Fliegenpapier mit einer Fliege, es hat sie an einem 

Härchen, dort in ihrer Bewegung festgehalten und hat sie allmählich eingewickelt, bis sie in 
einem dicken Überzug begraben liegen, der ihrer ursprünglichen Form nur ganz entfernt 

entspricht. (MoE, S.131)  

 

Der ironische Vergleich mit der Fliege - im Gegensatz zum mythischen 

Vogelmotiv - zeigt das Uneigentliche der menschlichen Existenz, deren 

Widerstand ein Fleck in den gesellschaftlichen Konventionen ist.335 Ihr 

Verhalten wird unter konventionellen Regularitäten von gesellschaftlicher 

Geltung bestimmt. Arnheim und Walter sind solche Figuren, denn sie 

benutzen die Konformität mit der Gesellschaft um ihre Selbststabilisierung 

zu sichern.  

 

Denn wenn sich im Lauf der Zeit die gewöhnlichen und unpersönlichen Einfälle ganz von selbst 

verstärken und die ungewöhnlichen verlieren, so daß fast jeder mit der Sicherheit, die ein 

mechanischer Zusammenhang hat, immer mittelmäßiger wird, so erklärt das ja, warum trotz der 
tausendfältigen Möglichkeiten, die wir vor uns hätten, der gewöhnliche Mensch nun einmal der 

gewöhnliche ist! (MoE, S.117) 

 

Es gibt aber auch Figuren, die ihre Individualität durch abweichende 

Haltungen bewähren und verstärken. Sie sind in der Lage, auf 

Umweltinformationen differenziert und flexibel zu reagieren. Abweichende 

Figuren haben eine vielseitigere und wandlungsfähigere Einstellung zur 

Wahrnehmung des Verhaltens anderer zur Verfügung und leben in 

Variation. Die Abweichung individualisiert stärker eine Figur als die 

                                                
335 Schopenhauer meinte, dass man die Fliege als „Symbol der Unverschämtheit und 

Dummdreistigkeit“ nehmen sollte: „Denn während alle Thiere den Menschen über Alles 
scheuen und schon von ferne vor ihm fliehen, setzt sie sich ihm auf die Nase.“ Hier zit. nach: 

Leitgeb, Christoph: Schwirren statt Schweben: Der ironische Tod österreichischer Fliegen, in: 

Martens, Gunther/Ruthner, Clemens/De Vos, Jaak (Hg.): Musil anders, S.111-136, hier S.115. 



167 

 

Konformität, weil das konforme Verhalten mühelos mit der Erstarrung 

läuft, während das Abweichen gegen die Erstarrung durchgesetzt werden 

muss und dadurch höheren Aufmerksamkeitswert besitzt.336 Moosbrugger 

und Clarisse sind abweichende Figuren und als solche steuern sie die 

Selbstselektionen ihrer Identität nach dem, was möglich und 

wahrscheinlich ist bzw. nach der Verfügungsgewalt der abweichenden 

Möglichkeiten. 

  

Das System ‘reifiziert’ sich selbst als Handlungssystem und kann auf dieser Grundlage 

Unendliches wie Endliches, Bewusstes als abgegrenzt, Geschehenes als irreversibel behandeln, 

ohne die Kontingenz leugnen zu müssen, die die Produktion und Reproduktion erst 
ermöglicht.337  

 

Die abweichenden Figuren versuchen durch das Misstrauen, die 

Überkomplexität der Umwelt zu bekämpfen. Das ist der Möglichkeitssinn 

Ulrichs, der „in einem Gespinst von Dunst, Einbildung, Träumerei und 

Konjunktiven“ (MoE, S.16) lebt und bei seinen Entscheidungen katalytisch 

erschwert wird. 

Konforme Figuren sind auch die Parallelaktionäre, die in ihren Gedanken 

einander gleichen und somit eine gesellschaftskritische Satire bzw. eine 

Provokation ausmachen. Zur näheren Erläuterung: Die Parallelaktion 

verkörpert das Typenhafte, das Statische und das Oberflächliche der 

Gesellschaft. Durch die unendlichen Gespräche flieht die Parallelaktion vor 

sich selbst und versteckt sich im ‘man’ des stereotypen Lebens, im 

Abgrund des Nicht-Geschehens: „Die sechs Menschen schwiegen einen 

Augenblick, als stünden sie um ein Brunnenloch und blickten hinein.“ 

(MoE, S.587) Konforme Figuren werden durch äußere Autoritäten, 

                                                
336 Vgl. Luhmann, Niklas: Die Autopoiesis des Bewusstseins, S.42. 
337 Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 3, Opladen: Westdeutscher Verlag 1981, 

S.17. 



168 

 

sozialen Konformitätsdruck und verbreitete Vorurteile geprägt. Solche 

Figuren können nicht in Alternativen denken. Die Beteiligten an der 

Parallelaktion können nur über Alternativität denken, aber nicht in 

Alternativität.  

Der Pädagogikprofessor Lindner erscheint als „Beispiel eines Menschen, 

der Für lebt u(nd) vor dem  In Angst hat.“ (MoE,  S.1866) Dieses Für-sich 

leben ist nicht die wahre Identität der Figur, sondern sozial geleitete 

Suggestion. Er versucht seine Selbstreferenz durch Disziplin und 

pädagogische Programmierung zu gestalten. Seine Selbstreferenz bestimmt 

sich durch den zwanghaft und zweckmäßig erzieherischen Apparat, um 

eine Rolle in der Fremdreferenz zu erwerben. Tuzzi, der Realist, denkt: 

„Nun komme ja, wie es scheine, das Getue […] an seinen eigenen 

Gegensätzen zum Zerspringen […]. Er hatte auch für Ulrich kein 

Mitgefühl: was dieser Mensch redete […] gar über Gleichnisse solchen 

Unsinn zu sprechen, fand er geradezu unanständig.“ (MoE, S.613) Leonas 

Identität deckt sich völlig mit ihrer Funktion als Geliebte Ulrichs. Die 

Beispiele zeigen dass die Konformität das alternative Vermögen der 

Figuren minimalisiert, indem sie ihre Möglichkeitsräume von Erleben und 

Handeln begrenzt.   

Die konforme Figur, bei Musil als Durchschnittsperson bezeichnet, neigt zu 

stereotypen Urteilen und zu Dichotomisieren, zu einer gegensätzlichen 

Kategorisierung der Umwelt. Sie befindet sich in einer Zwangsneurose, 

wobei sie sich an eine Kausalität der Sachdimension klammert, in der sie 

Schutz vor der Leere sucht. Alles muss für Walter einen zwingenden Grund 

haben, weshalb spontane Äußerungen vermieden werden. Alles muss seine 

Ordnung, seine Richtigkeit und seine Berechenbarkeit sowie seine 

Notwendigkeit haben. Auf den Unfall reagieren die Figuren mit der 

rettungsdienstlichen Beseitigung des Funktionsdefekts und dem Lindern der 



169 

 

von ihm verursachten Schäden, um so schnell und so weit wie möglich zur 

Routine zurückzukehren. Unfallfolgen wollen minimiert werden, sodass die 

Spuren von Kontingenz verschwinden. Das, was praktiziert wird, und in 

einzelnen Beispielen gezeigt wird, heißt in der Soziologie 

Kontingenzbewältigung.  

Walter sehnt sich in seinem Eheleben nach mütterlichen Tröstungen, 

Wärme, vielen Kindern und möchte mit Clarisse „in eine Ordnung 

eingeschlossen [….] sein, statt im offenen Irrwahn der Liebe und 

persönlichen Gesetzlosigkeit zu treiben“. (MoE, S.611) Er katalogisiert die 

Welt, wie er auch die Kunstwerke katalogisiert. (vgl. MoE, S.143) 

  

Daß er sich ein Kind wünschte, gehörte zu diesen neuen Aufgaben; das Verlangen, das ihn in 

seiner Jugend beherrscht hatte, ein Titan und Feuerbringer zu werden, zeitigte es nun als letzte 

Folge, daß er den Glauben, man müsse zuvor wie alle werden mit einiger Übertreibung 
aufnahm; er schämte sich zu dieser Zeit, weil er kein Kind besaß, er hätte fünf Kinder gewollt, 

wenn das Clarisse und sein Einkommen gestattet haben würden, denn es drängte ihn, die Mitte 

eines warmen Lebenskreises zu sein, und er wünschte sich, den großen das Leben tragenden 
Menschendurchschnitt an. Durchschnittlichkeit noch zu übertreffen unerachtet des 

Widerspruchs, der gerade in diesem Verlangen liegt. (MoE, S.608) 

 

Im Ganzen kann gesagt werden, dass die konformen Figuren nach 

Maximen leben. Die Ichsucht Arnheims, die Wärme Walters und die 

Planmäßigkeit Lindners sind solche Maximen, die die Form des inneren 

Zwangs und des äußeren Ernstes haben. Systemtheoretisch gewendet: 

Diese Figuren versuchen die Überkomplexität der Umwelt durch typisierte 

Erlebnismöglichkeiten zu reduzieren, während die abweichenden Figuren 

diese Komplexität durch eigene Erlebniserweiterung zu kompensieren 

versuchen. Mehr noch: Die nicht abweichenden Figuren werden durch das 

Vertrauen charakterisiert, das ein Mechanismus ist, das der Figur die 

Funktion der Komplexitätsreduktion gewährleistet sowie eine „Toleranz für 



170 

 

Mehrdeutigkeit“338, welche zum ‘Seinesgleichen’339 und zu einer Absenz 

von Handlungen führt. Das hat als Folge ein „Sich-in-die-Zukunft-

Fallenlassen“ (MoE, S.128), das die Entscheidungen der Figuren entlastet, 

sodass sie  im Debakel der unveränderbaren Realität oder im Glück der 

Unschuld eines Zu-Spät existieren. 

Bei den konformen Figuren dominiert die Vergangenheit über Gegenwart 

und Zukunft. Die Zukunftserwartung ist eine epigonale, durchlebte 

Vergangenheit. Arnheim ist diejenige Figur im Text, die Erfahrungen zu 

einer festen Erfahrungsstruktur und diese dementsprechend zu einem 

bestimmten Erwartungs- und Handlungswissen gemacht hat. Arnheim ist 

schon durch seine vielfältigen Reisen um die Welt erfahren, und kann nicht 

mehr aufs Erfahrungmachen angewiesen sein und Erwartungen haben.340 

Für diese Figur gibt es nichts mehr zu erleben, nichts mehr zu erfahren, 

nichts worüber er sich überraschen341 lassen könnte, nur das schon Fertige 

begrifflich als vorhandenes Wissen zu ordnen. Sie ist affektarm und eher 

passiv, auch wenn die Umwelt in ereignishafte Situationen verwickelt ist. 

Arnheim blickt auf die Strasse der Demonstranten mit einer „cäsarischen 

Ruhe“ (MoE, S.645) Er hat also kein Abgleichen zwischen vergangenen 

                                                
338 Luhmann, Niklas: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität, 2. erw. 
Aufl., Stuttgart: Ferdinand Enke 1973, S.19. 
339 Wenn die Abweichung ausbleibt, gibt es allein die Wiederholung des Immergleichen, das 

‘Seinesgleichen geschieht’. In seinem Buch Das Unbehagen der Kultur definiert Freud den 
‘Wiederholungszwang’ wie folgend: „Die Ordnung ist eine Art Wiederholungszwang, die durch 

einmalige Einrichtung entscheidet, wann, wo und wie etwas getan werden soll, sodass man in 

jedem gleichen Falle Zögern und Schwanken erspart.“ Freud, Sigmund: Der  Witz und  seine 

Beziehung zum Unbewussten, in: Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud u.a., Bd. 6, Frankfurt 
a.M.: Fischer Taschenbuch 1961, S.452. 
340 Walter Benjamin definiert die Erfahrungsarmut wie folgt: „Erfahrungsarmut: das muss man 

nicht so verstehen, als ob die Menschen sich nach neuer Erfahrung sehnten. Nein, sie sehnen 
sich, von Erfahrungen freizukommen, sie sehnen sich nach einer Umwelt, in der sie ihre Armut, 

die äußere und schließlich auch die innere, so rein und deutlich zur Geltung bringen können, 

dass etwas Anständiges dabei herauskommt.“ Zit. in: Luhmann, Niklas: Unbeobachtbare Welt. 
Über Kunst und Architektur,  S.80, Anm.51. 
341 „eine Erfahrung macht, wer sich überraschen lassen muss.“ Nowotny, Helga: Eigenzeit. 

Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefühls, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S.44. 



171 

 

Erfahrungen und noch zu wartenden Erfahrungen, und kann sich somit von 

der Realität nicht düpieren lassen. Er kann dementsprechend sein Erleben 

mit Diotima nicht als Erfahrung codieren, sondern im Gegenteil als 

Widererfahrung seines Selbstbildes. Das hat als Folge eine in der 

Gegenwart Bildung von Erfahrungsleere, die aber nicht mehr in die 

Struktur des psychischen Systems verwandelt werden kann.342   

Raum der Konformität ist der des Alltags, ihre Zeit die Zeit der 

Wiederholung, ihre Form die der Gewohnheit. Der Alltag besteht in der 

Nicht-Beobachtung der die Konformität ermöglichenden Latenz. Erst im 

Nicht-Alltag wird Konformität in die Latenz geworfen, aus der sie die 

immer erneute Differenz von Aktivität und Passivität in den Zustand der 

Manifestheit zurückholt. 

  

Lindner hatte erkannt, dass die schlechte Nervenverfassung nicht  von der Arbeit und ihrer Eile 

komme, die man in diesem Zeitalter anschuldige, sondern, im Gegenteil, von der Kultur und 

Humanität ausgehe, von den Ruhepausen, der Unterbrechung der Arbeit, den freigelassenen 

Minuten, wo der Mensch sich selbst leben möchte und etwas sucht, das er für schön halten 
könnte oder für ein Vergnügen oder für wichtig: diese Minuten sind es, aus denen die Miasmen 

der Ungeduld, des Unglücks und der Sinnlosigkeit aufsteigen. (MoE, S.1055) 

 

Das Alltägliche ist das Gewöhnliche im Gegensatz zum 

Außergewöhnlichen. Das eine ist gekennzeichnet durch Reproduktivität, 

Wiederholung, Routine und Überlieferung, das andere durch Produktivität, 

Einmaligkeit und Neuerung. Im ersten Fall ist die Perspektive befangen 

und in sich verschlossen im Vertrauten, während das Außerordentliche die 

Entgrenzung der Erfahrung impliziert. Die Alltäglichkeit ist die Gliederung 

des Selbst im Rahmen jedes Tages: die Wiederholbarkeit der 

Verrichtungen ist in der Wiederholbarkeit des Alltags fixiert. Der Alltag 

verfügt über die Figuren, noch bevor sie diese beobachten können. Die 

                                                
342 Vgl. Ternes, Bernd: Invasive Introspektion. Fragen an Niklas Luhmanns Systemtheorie, 

S.228. 



172 

 

nicht abweichenden Figuren befinden sich im Zustand der Wiederholung. 

Ihr Handeln ist ein Nachahmen, ihr Sprechen eine Wiedergabe. Sie sind im 

abkünftigen, abbildlichen Charakter eines alltäglichen Verhaltens.  

Bei den nicht abweichenden Figuren findet sich auch eine routinemäßige 

Wiederholung des Gedankens als ein Ritual, als ein Differenzraum, wo sich 

Bewusstsein und Körper ausspannen. Sie ordnen sich in die 

gesellschaftliche Ordnung ein oder anders gewendet, sie selegieren das 

Gleiche aus der Komplexität. Ihre Selbstverwirklichung vollzieht sich 

durch den Gehorsam und die Konformität um Gleichgewicht im Leben zu 

haben. Sie beobachten das bloße Nacheinander von Geschehnissen in der 

Form der Gewohnheit und der Befreiung des Menschen von einer 

Verantwortung der eigenen Handlungen. Die Handlungen werden als 

Schemata in wiederholbarer Weise eingeübt. In der Gewohnheit liegen 

auch die Erstarrung und die Gespenstigkeit der gesellschaftlichen Ordnung. 

Walters und Lindners Handlungssequenzen sind standardisiert und 

wiederholbar, also wie Rituale anzusehen. Handeln verliert dadurch an 

Kontingenz und an Erfindungsvermögen, sie wird typisiert. Die 

Gewohnheiten sind reflexions- und handlungsbezogene Dispositionen der 

Figur über ihr Selbst. Das Selbst tritt wieder in eine zeitliche Sequenz ein, 

wie jedes Ding, das in der Wiederholung festgehalten wird, indem es den 

Schein der Vollkommenheit gibt. Alles, was diese Figuren stören könnte, 

ist aber eine unvermutete Wiederkehr dessen, was überwunden schien. Das 

Konzept der Entstehung von Gewohnheiten ist ein verinnerlichtes Prinzip 

und innere Stabilisierung als geordneter Aufbau des Inneren unter dem 

Prinzip der kontrollierten Wiederholung. Das hat nicht einfach mit 

mechanischen Handlungen zu tun, sondern mit kardinaler Voraussetzung 

der Existenz der Figuren, die in allen Dingen Beständigkeit und 

Dauerhaftigkeit verleiht. Es geht um Erziehung zur Disziplinierung.   



173 

 

Die routinisierten Beobachtungen der Figuren bilden ihre Identität aus. Sie 

verdecken und verleihen ihr eine täuschende, aber notwendig für ihre 

Existenz Kontinuität und Kohärenz, die durch den blinden Fleck überrascht 

wird. Die Beobachtungsgewohnheiten bei diesen Figuren sowie ihre 

Fähigkeit an diese zurückzukehren, ist eine quasi-rituelle Bestätigung ihrer 

Selbstdisziplinierung, sodass Liebes- bzw. Intimitätsentzug notwendig 

erscheint. Besonders bei Lindner wird der Anspruch auf Selbstkontrolle in 

der Pünktlichkeit der Alltagsgewohnheiten ironisch dargestellt. Ein Fall 

mangelnder Pünktlichkeit aufgrund bestimmter körperlicher Dispositionen 

wäre nicht nur eine Störung des Routinemodus, sondern vielmehr 

verheerend für die scheinbar geglückte Figur. 

Die nicht abweichenden Figuren werden gekennzeichnet durch ein 

empfindliches Verhalten und eine sichere Anhänglichkeit. 

  

Wir sind behandelnde Wesen; wir bedürfen der Sicherheit des Denkens für unser Handeln; wir 

bedürfen also auch eines der Neutralisation fähigen Gefühls – und unser Fühlen hat seine 
besondere Gestalt dadurch angenommen, daß wir es in das Bild der Wirklichkeit einordnen und 

nicht das Ungekehrte, das Ekstatische tun. (MoE, S.1201) 

   

Mehr noch: Sie haben eine dogmatische Form zu leben, die als eine 

Pathologie des Realen zu bezeichnen ist. Bei ihnen gibt es eine hohe 

Redundanz, hinter der eine Vorhersagbarkeit der Entscheidungen gibt, was 

zu einem massiven Abbau der Unsicherheit führt. Arnheim besiedelt einen 

Raum im Innen, in den er den Sturm der Liebe Diotimas nicht einlassen 

darf, denn das könnte alles durcheinanderwirbeln. Bei ihm löst die Liebe 

eine solche verstörende Unsicherheit aus, dass er „die kühle, von nichts zu 

verunreinigende Vernunft des Geldes (vorzieht, die ihm) im Vergleich mit 

der Liebe als eine außerordentlich saubere Macht (erschien).“ (MoE,S.393) 

Es ist bedrohlich für Arnheims selbstgefällige Existenz, wenn er Diotima 

liebte, weil so „das Gebäude seines Lebens erzittern“ (MoE, S.393) ließe. 



174 

 

So erzielt er eine exzellente Außenwirkung, gebunden an eine topologisch 

euklidische Kontrollierung des Inneren. Das Gleiche gilt auch für Lindner, 

der im Innen Raumverhältnisse projiziert hat, wo nichts verschoben werden 

darf. Bei Lindner wird der Körper zu einem Kontrolleur sozialer 

Konformität, zu einer gepflegten Kongruenz mit der gesellschaftlichen 

Moral der Leistung. 

Arnheims ritualisiertes Schreiben durchgliedert sein alltägliches Leben. 

Rituelles Verhalten ist Potential für Sicherheit, denn es fungiert als ein 

strukturelles Motiv, das stärker ist als ein intendiertes. Das Ritual ist die 

eingefrorene Form des Lebens der Figuren. Auch die Versammlung der 

Parallelaktion ist ein Ritual, ein kollektives Ritual, das den Raum zum 

Monument macht. Diotimas Haus wird von der Parallelaktion soweit besetzt, 

dass es zur gepflegten Illusion der Festigkeit des Monumentalen führt. „Dem 

Außenbeobachter dagegen zeigt sich das Monument gegen die Flüchtigkeit 

als eben deren Denkmal.“343 

Die konformen Verhaltensweisen charakterisieren das wissenschaftliche 

Verfahren bzw. den Bereich des Radiöden344: 

 

das wissenschaftliche Verfahren […] besteht, außer aus Logik, daraus, dass es die an der 

Oberfläche, an der ,Erfahrung, gewonnenen Begriffe in die Tiefe der Erscheinungen senkt und 

diese aus jenen erklärt; man verödet und verflacht das Irdische, um es beherrschen zu können, 

und der Einwand lag nahe, dass man das nicht auch auf das Überirdische ausdehnen dürfe. 
(MoE, S.1092) 

  

Die nicht abweichenden Figuren leben im Vertrauten und im Relevanten 

der Typisierung, wobei bei den abweichenden Figuren das Unvertraute, das 

                                                
343 Hans-Georg Soeffner: Rituale des Antiritualismus – Materialien für Außeralltägliches, in: 

Materialität der Kommunikation. S.519-546, hier S.532.  
344 Musil nennt das Prinzip der Freiheit das moralische Gebiet des nicht-radiöden: „War das 
radiöde Gebiet (die Natur) das der Herrschaft der ‘Regel mit Ausnahmen’, so ist das nicht-

radiode Gebiet (das Ich) das der Herrschaft der Ausnahmen über die Regel.“ Musil, Robert: 

Skizze der Erkenntnis des Dichters, in: Gesammelte Werke, Bd. 2, S.1028. 



175 

 

Irrelevante und das Atypische sich zu Wort melden, das definitiv keine 

Möglichkeit ausschließt und Sinnstrukturen nicht setzt, sondern durch 

andere mögliche durchsetzen lässt. Die abweichenden Figuren hingegen 

werden durch Varietät bzw. Verschiedenartigkeit der Entscheidungen, was 

zu einer immer wieder erneuten Einstellung zur Umwelt führt. Ulrich 

erkennt, „daß es in der fertige[n] Sprache nicht nur der Zunge, sondern 

auch der Empfindungen und Gefühle“ ‘Mißtrauen’ herrscht: In diesem 

Augenblick wünschte er sich, ein Mann ohne Eigenschaften zu sein. (MoE, 

S.130)  

Die Differenz von Konformität und Abweichung ist soweit 

ausschlaggebend, insofern die Figuren zu den Alternativen erzwungen sind 

„diese niederträchtige Zeit mitzumachen (mit den Wölfen heulen) oder 

Neurotiker zu werden.“ (MoE, S.1594) Die Formatierung der Gegenseite 

der Gesellschaft als Gefahr, als inakzeptabel und fremd koloriert345 ist die 

bezeichnete Seite, die Selbstreferenz der Figuren: Daraus entstehen bei 

manchen Figuren Einheitsdruck, bei anderen Abweichungssensibilität. Die 

Referenzen führen zu einer Selbstverstärkung durch Einheitssemantiken346 

mit hoher Abweichungssensibilität, die von sich aus das Kreuzen der 

Grenze erschwert. Sowohl abweichende als auch konforme Figuren 

konstruieren eine solidarische Einheit in ihrer Selbstreferenz. Die einen 

mittels Kommunikationsverbote durch dissoziierende Reflexionen und die 

anderen durch Kommunikationsgebote als Solidaritätssemantik.  

                                                
345 Den Begriff ‘Kolorierung’ entnehmen wir: Luhmann, Niklas: Wie lassen sich latente 

Strukturen beobachten, in: Watzlawick, P./Krieg, P. (Hg.): Das Auge des Betrachters, 
München/Zürich: Piper 1991.  
346 Siehe Fuchs, Peter: Die Erreichbarkeit der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, 

S.45. 



176 

 

Schließlich ist auch die mysteriöse Krankheit Agathes als Metapher der 

Abweichung der einzelnen Person durch ihren eigenen Körper zu lesen. 

Agathe empfindet eine Genugtuung darüber, 

  

dass die großen Ärzte der Universität […] von Woche zu Woche etwas von ihrer Zuversicht 

verloren; und obgleich sie folgsam jede Medizin einnahm, die ihr verschrieben wurde, und 
sogar wirklich gern gesund geworden wäre, weil man es von ihr verlangte, freute sie sich doch 

darüber, dass die Ärzte es mit ihren Verordnungen nicht zuwege brachten, und fühlte sich in 

einem überirdischen oder zumindest außergewöhnlichen Zustand, während von ihr immer 
wenig übrig blieb. Sie war stolz darauf, dass die Ordnung der Großen keine Macht über sie 

hatte, solange sie krank war, und wusste nicht, wie ihr kleiner Körper das zustande brachte. 

Aber am Ende genas er freiwillig und auf eine scheinbar ebenso ungewöhnliche Weise. (MoE, 
S.725f.) 

 

 

11. Das Motiv der Intimität 

 

Unter Beibehaltung der bisher erörterten Ergebnisse kommt nun das Motiv 

der Intimität in den Vordergrund. In der Stimmung der Bedrohung und der 

Suspense, die die Figuren ergreifen, werden Formen des verfehlten Lebens 

inszeniert: „Dieser Arm auf seiner Schulter machte Ulrich unsicher. Es war 

eine lächerliche und unangenehme Empfindung, sich umarmt zu fühlen, ja 

man konnte sie geradezu jämmerlich nennen.“ (MoE, S.643) In zahlreichen 

Beispielen wird die Sprengung der Semantik der Intimität demonstriert. 

Das hat als Folge, dass alle Beziehungen der Figuren im Paradox des 

Fragments enden. Die Abende mit Leona erscheinen Ulrich 

  

wie ein herausgerissenes Blatt, belebt von allerhand Einfällen und Gedanken, aber mumifiziert, 
wie es alles aus dem Zusammenhang gerissen wird, und voll von jener Tyrannis des nun ewig 

so Stehenbleibenden, die den unheimlichen Reiz lebender Bilder ausmacht, als hätte das Leben 

plötzlich ein Schlafmittel erhalten, und nun steht es da, steif, voll Verbindung in sich, scharf 

begrenzt und doch ungeheuer sinnlos im Ganzen. (MoE, S.25) 

 



177 

 

Will man noch weiter zuspitzen, so könnte man festhalten, dass gerade 

durch die Intimität die Selbstreferenz des Bewusstseins gefährdet wird. Das 

gilt, wenn eine andere Figur oder ein externes Ereignis die 

Selbstdarstellung einer Figur mit Diskreditierung oder mit Eliminierung 

der Einheit des Bewusstseins bzw. der Identität der Figur droht. Aber auch 

das für das Bewusstsein überraschende Sichengagieren auf andere 

Gedanken wird als Gefährdung empfunden. So beim moralischen Lindner, 

bei dem Agathe Gefühle von Wollust hervorruft. Er will ihr den Weg des 

Gesetzes und der Moral weisen, aber Agathe bringt seine körperliche 

Disziplinierung und sittliche Selbstzensur in Verwirrung. Er wird durch die 

Beobachtung Agathes verfehlt, durch das Aufdecken des blinden Flecks, 

den Agathe erschließt, sodass es ihm an die „Stelle des Busens zu 

wünschen“ drängt. (MoE, S.1705) Lindner wird vor der 

Identitätsentdeckung bzw. vor dem Identitätsverrat erschrocken bzw. 

komisch verwirrt durch eine andere fremde Manifestation des Selbst, die 

seine Beobachtungsgewohnheiten bricht. Und das gerade an seinem 

Körper, an dem er seine sittlichen Forderungen durch Disziplinierung 

anwendet. „Habe ich mir vielleicht  etwas vergeben? fragte sich Lindner 

nachdem sie weggegangen war.“ (MoE, S.1080) Im Nichtwissen seiner 

Identität und deren Entblößung kehrt er zur Vernunft zurück: das Blut 

„nahm seine ordentliche Bahn wieder auf“ - und er erwacht „wie ein 

Mensch, der sich weit weg von der Türe seines Hauses nackend dastehend 

findet.“ (MoE, S.1080)  

Ähnliches verhält es sich bei Arnheim, dessen Liebe zu Diotima ihn in 

Pessimismus und Melancholie führt. Arnheim gerät in „ein schreckliches 

Staunen […] wie vor einer irrsinnigen Welt“ (MoE, S.187)  nach seiner 

Liebe zu Diotima, die seine ganze Weltanschauung erschüttert. Seine 

Ideologie bricht zusammen (vgl.MoE, S.383f.), sodass der Mächtige zu 



178 

 

einem „erotische(n) Feigling“ (MoE, S.136) wird. Seine mächtige Präsenz 

in der Gesellschaft beruht auf einer inneren Regie, die seine Identität in 

einem Kreis von Eigenschaften einschließt. Die Liebe würde diese Identität 

in einen betrogenen Bereich ‘ohne Eigenschaften’ außerhalb des Zirkels 

verlagern, also in die Situation der Ohnmacht. Deswegen ist diese Liebe als 

eine Abirrung zu interpretieren, und er kehrt zu seinen Geschäften wie aus 

„unsichtbarer Quelle“ (MoE, S.391) bestrahlten Überzeugungen zurück, 

um den Teil des Bewusstseins, der ihn ergreift, wenn er liebt, zu 

verdrängen: „die Ichsucht (ist die) verlässlichste Eigenschaft des 

menschlichen Lebens“. (MoE, S.508) Auch Arnheim befindet sich somit 

im Nicht-Wissen um seine Pseudoidentität, er ist in der Nichtvorhandenheit 

eines Ich-Selbst befangen: „ihn überwältigte das Gefühl, er habe einen 

Weg, den er ursprünglich gegangen, vergessen, und die gesamte Ideologie 

eines großen Mannes, die ihn erfüllte, sei nur der Notersatz für etwas, das 

ihm verlorengegangen war.“ (MoE, S.383f.)  

So verstanden ergeben sich bei den Intimbeziehungen der Figuren 

spezifische Störungen für die Autopoiesis des Bewusstseins einer Figur, 

und zwar deshalb, weil bei der höchstpersönlichen Intimität die Figur 

unausweichlich vor die Alternative gestellt wird, den eigenen 

egozentrischen Weltentwurf zu bestätigen oder abzulehnen.347 Es geht 

darum, in der Welt des anderen Sinn zu finden, und den Schrecken des 

Identitätsverlusts zu kompensieren. Wenn das nicht der Fall ist, treten 

Gefühle wie Feindseligkeit348, Eifersucht349, Abneigung350 und Hass351 auf. 

                                                
347 Vgl. Luhmann, Niklas: Liebe als Passion, S.25. 
348 Ein Beispiel von Feindseligkeit findet sich bei Walter, der als Mann mit Eigenschaften sich 

anstrengt, Ulrich Beweise seines sozialen Typs zu erzwingen, obwohl dieser sich als verfehlt 

erweist. 
349 Ulrich beneidet sowohl Arnheim „um sein Glück“ (MoE, S.645) „in einen gewesenen 

Augenblick der Selbstzufriedenheit gehüllt“ (MoE, S.648), als auch Moosbrugger „um seine 

Zwangsvorstellungen und den Glauben an seine Rolle (…)!“ (MoE, S.652) 



179 

 

Es geht daher um Beziehungen in der Form des Kampfes, die Figuren 

werden zu Kontrahenten, sie sehen den Anderen als Besitz.  

Die Begegnung der Figuren ist Aktualisierung der doppelten Kontingenz 

von hochkomplexen Figuren als psychische und als soziale Systeme, die 

füreinander nicht durchsichtig und nicht kalkulierbar sind. Dabei macht 

Musil folgende Feststellung: „Vom Ich betrachtet, ist man 

unzurechnungsfähig.“ (MoE, S.1945) Auf der Unzurechnungsfähigkeit des 

Menschen basiert Musils unzureichender Grund, der den Weg zur 

Sicherheit und Wahrheit unvermeidlich sperrt.352 Das, was sichtbar wird, ist 

eine Reduktion, ist ein „Schein-Ich“. (MoE, S.132)  Deshalb bleiben die 

Figuren bei allem Zeitaufwand füreinander  undurchsichtig wie black 

boxes, die durch Kommunikation sich zu verstehen versuchen bzw. nach 

Transparenz streben. In Bezug darauf heißt es bei Musil: „In allen diesen 

Verhaltensweisen, […] im Traum, Gedicht, Kindheit und selbst in der 

Liebe, ist der größere Anteil des Gefühls doch durch einen Mangel an 

Verständigkeit erkauft, und das heißt durch einen Mangel an Wirklichkeit.“ 

(MoE, S.906) Diese These impliziert Luhmanns Theorem, nach dem die 

Liebe ein Kommunikationsmedium ist und zwar ein symbolisch 

generalisiertes Kommunikationsmedium.353 Überträgt man dieses Theorem 

auf Musils Roman, so ergibt sich, dass die Kommunikation bzw. die 

                                                                                                                                          
350 Ulrich „fühlte deutlich, dass Schm(eißer) die gleiche Abneigung gegen ihn hegte, wie er 
gegen den verwöhnten Arn(heim).“ (MoE, S.1630) 
351 Diotima hasst ihren Gatten, Clarisse hasst Walter, denn sie bekommt keine Bestätigung ihres 

Weltentwurfs. Die Handlung des Klavierspiels von Walter ist ein Ausdruck des Hasses und der 

Phobie eines Untertanen. 
352 Heidegger hebt die Bedeutung des zureichenden Grundes für die Interpretation des Subjekts 

hervor, denn „der Satz vom Grund ist der Grundsatz des vernünftigen Vorstellens im Sinne des 

sicherstellenden Rechnens“. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, Stuttgart: Neske 1997, 
S.197. 
353 Vgl. Luhmann, Niklas: Liebe als Passion, S.31. Eisele nennt die Kommunikation Ulrichs mit 

Agathe „Diskurserotik“. (zit. in: Luserke, Matthias: Wirklichkeit und Möglichkeit. 
Modaltheoretische Untersuchung zum Werk Robert Musils, Frankfurt a.M.: Peter Lang 1978, 

Anm.1, S.100)  Ähnlich spricht Luserke von einer diskursiven Auseinandersetzung Ulrichs mit 

der Realität. (vgl. ebd., S.100) 



180 

 

Gespräche zwischen Ulrich und Agathe die Konturen des Liebesbegriffs 

umreißen. Vereinfacht gesagt: Die Gespräche zwischen Ulrich und Agathe 

haben keinen anderen Inhalt, außer dem einen der gegenseitigen 

Weltbestätigung. Schon in den Gesprächen mahnt Ulrich Agathe „sprich 

heimlicher!“ (MoE, S.1104) Die Gefahr ist kaum auszuräumen, da das, was 

zwischen ihnen herrscht, nur deshalb Liebe heißen kann, weil sie soviel 

miteinander sprechen. (vgl. MoE, S.1219) Was man Liebe nennen kann, 

besteht „zum großen Teil ganz aus Gesprächigkeit […].“ (MoE, S.1219) 

Während der Einzelne im funktionalen Modell immer als soziales Selbst 

konstituiert wird, und das Ich als Sozialisationsphänomen von 

‘Seinesgleichen geschieht’ erscheint, versucht Musil im Modell der 

Geschwisterliebe anstelle des „generalisierten Anderen eine spezifische 

Form der Selbstkonstituierung“354 zu finden. In ihrer Handlungsgrundlage 

als Sinnerfahrung ist Liebe auf die Welt durch eine andere Figur gerichtet. 

In der Sprache von Luhmann formuliert: Liebe ist Internalisierung und 

Verstehensversuch des subjektiv systematisierten Weltbezugs in der 

kommunikativorientierten Intimität mit einem Anderen. Die Verbindung 

von Liebe und Kommunikation trägt zum Weltverstehen bei, schafft eine 

gemeinsame Welt zwischen Ego und Alter, eine Verständigungsinsel als 

Kultur. Das lässt sich schon mit Diotima und Arnheim illustrieren:  

 

Die Parallelaktion war für Diotima und Arnheim sozusagen die Verkehrsinsel, in ihrem 

anschwellenden seelischen Verkehr, sie betrachten es als ein besonderes Schicksal, was sie in 

einem so wichtigen Augenblick zusammengeführt hatte, und es gab zwischen ihnen nicht die 
kleinste Meinungsverschiedenheit darüber, daß das große vaterländische Unternehmen eine 

ungeheure Gelegenheit und Verantwortung für geistige Menschen sei. (MoE, S.168) 

 

Wenn diese kommunikationsbedingte gemeinsame Welt ausbleibt, treten 

Fälle auf, in denen die doppelte Kontingenz zwischen Ego und Alter 

                                                
354 Ebd., S.21ff. 



181 

 

überwiegt. Das gilt für die gescheiterte Liebesbeziehung zwischen Soliman 

und Rachel. Er kann seine Empfindungen für sie in hilflosen Gesten 

äußern. Auch Rachel verfügt nur über  leere Sprüche und Romanphrasen. 

Soliman wird „zorning wie ein an der Spitze brennender Pfeil, aber (er) 

brannte dann gegen das Ende zu sanfter Asche“ (MoE, S.501) und seine 

Liebe ist „von großer Zerstreutheit“ (MoE, S.601) belastet. Von Anfang an 

steht ihre Liebe im Zeichen der Nicht-Erfüllung, des Verzichts. 

Moosbrugger kann ferner nicht lieben, nur töten, wegen seiner 

Sprachlosigkeit oder nur das Getötete  in der Form der Wildheit lieben.  

Um zu wiederholen: Durch die Liebe bzw. durch die Kommunikation einer 

gemeinsamen Welt - das erinnert uns auch auf den Aspekt der 

Kommunikabilität in den Erinnerung der Geschwister auf ihre gemeinsame 

Vergangenheit - wird das Erleben und das Handeln der Personen 

unmittelbar aufgelöst. Der feindliche Arm Arnheims wird durch den 

friedlichen und vertraulichen Arm Agathes ersetzt. Ulrich wird in die Rolle 

des Weltbestätigers gedrängt, Agathe wird aus ihrer schläfrigen Situation 

erweckt.      

 

Er fühlte trotzdem wie eine Blendung das Bild eines Handelns, worin das Zugreifen, wie es aus 

höchster Erregung folgt, und das Ergriffenwerden in einem unbeschreiblichen gemeinsamen 

Zustand eins wurden, der Lust von Zwang, Sinn von Notwendigkeit, höchste Tätigkeit von 

seligem Empfangen nicht unterscheiden ließ. (MoE, S.652f.) 

  

Hier treffen sich die Inszenierung der Liebe bei Musil mit Luhmanns 

Überlegungen: „Zwischenmenschliche Interpenetration heißt eben, dass der 

andere als Horizont seines eigenen Erlebens und Handelns dem Liebenden 

ein Ichsein ermöglicht, das ohne Liebe nicht Wirklichkeit werden 

könnte.“355 Die Liebe hat durch ihre Thematisierung selbst die Funktion der 

                                                
355 Ebd., S.160. 



182 

 

Orientierung auf Selbstverwirklichung. Die Selbstreferenz wird von der 

Fremdreferenz entdeckt, das Selbst vom Anderen aufgehüllt.  

Der Sprung aus der doppelten Kontingenz zwischen Ego und Alter ist die 

Liebe, die gerade durch das Inzest-Motiv bzw. durch die mittelbare 

Begegnung mit dem Selbst in einer anderen Person verschärft wird. Die 

Zwillingsschwester ist „erdichtete(r) Doppelgänger voll 

spiegelfechterischer Anmut“. (MoE, S.1338) Anders gewendet: Agathe 

wird im ersten Buch des Romans nicht einmal erwähnt, an sie wird gerade 

in dem Moment erinnert, in dem Ulrich sich dessen bewusst wird, dass Ich 

und Selbst zwei miteinander fremde Konstruktionen des Individuums sind. 

Ulrich expliziert es: 

 

[...] man sagt, daß der Mensch zu jeder Eigenschaft auch die schattenhaft angelegte oder 
unterdrückte Gegeneigenschaft in sich trägt: [...] Dann ist also mein ans Licht gekommener 

Gegenmensch in dich geschlüpft, und der deine in mich, und sie fühlen sich großartig in den 

vertauschten Körpern [...]. (MoE, S.492) 

  

Noch schärfer an anderer Stelle lesen wir: 

 

[...] war darum das erste, was er (Ulrich) seiner Schwester sagte: ‘Ich weiß jetzt, was du bist: Du 

bist meine Eigenliebe!’ [...] ‘Mir hat eine richtige Eigenliebe, wie sie andere Menschen so stark 

besitzen, in gewissem Sinne immer gefehlt’ erläuterte er. ‘Und nun ist sie offenbar, durch Irrtum 

oder Schicksal, in dir verkörpert gewesen, statt in mir selbst!’ fügte er ohne weiteres hinzu. 
(MoE, S.898f.) 

 

Durch das Motiv des Zwillings wird das Selbst zu einem virtuellen Punkt, 

in dem die Selbstreferenz in die Realität der Präsenz einer anderen Person 

zurückgespiegelt wird. Diese Person ist somit eine doppelgängerische356 

Person: 

  

                                                
356 Hier verbindet sich das moderne Projekt der multiplen Persönlichkeit mit dem romantischen 

Motiv des Doppelgängers.  Der Doppelgänger ist eine Möglichkeit durch Entäußerung  sich 

selbst zu finden.   



183 

 

Dieses Verlangen nach einem Doppelgänger im anderen Geschlecht ist uralt. Es will Liebe eines 

Wesens, das uns völlig gleichen, aber doch ein anderes als wir sein soll, eine Zaubergestalt, die 

wir sind, die aber doch eben auch eine Zaubergestalt bleibt und vor allem, was wir uns bloß 
ausdenken, den Atem der Selbständigkeit und Unabhängigkeit voraushat. (MoE, S.905) 

  

Die Zwillingsschwester ist Symbol bzw. Sinnform, die die Einheit des 

Verschiedenen ermöglicht. Sie verkörpert die Entdifferenzierung des 

Unterschieds zwischen Ich und Selbst, zwischen Innen und Außen, indem 

das Ich in eine andere Person verlagert wird, um beobachtbar zu werden: 

„A(nders) (= Ulrich) war mit einemmal in Ag(athe) oder sie in ihm. 

Ag(athe) sah erschreckt auf. Sie suchte (Ulrich) außerhalb, aber fand ihn in 

der Mitte ihres Herzens.“ (MoE, S.1656) Durch diese Entdifferenzierung, 

die nichts anderes ist als Verschmelzung von Selbst- und Fremdreferenz 

oder Ich und Welt, wird die Person nicht auf eine Rolle im Rahmen 

reduziert, wie das im Falle Clarisses und Moosbrugger geschieht, sondern 

Ausweitung der Selbstreferenz in die Welt durch Zerbrechen des 

‘principium individuationis’: 

  

[…] wurden sie gewahr, dass die begrenzenden Kräfte in ihnen sich gar nicht verloren, sondern 

in Wahrheit verkehrt hatten, und mit ihnen hatten sich alle Grenzen verkehrt. Sie bemerkten, 
dass sie gar nicht stumm geworden waren, sondern sprachen, aber sie wählten nicht Worte, 

sondern wurden von Worten erwählt; es regte sich kein Gedanke in ihnen, aber die ganze Welt 

war voll wundersamer Gedanken […]. (MoE, S.1412) 

 

Die Individualität lässt sich im Anderen nicht verschwinden, sondern im 

Gegenteil sie findet die Validierung ihrer Selbstdarstellung, indem die 

Figur ihr Selbst im Anderen zur Beobachtung stellt. Die Liebe ist somit 

kein Gefühl, sondern eine Ekstase, eine Umkehrung. Die innere Erfahrung 

der Liebe des Körpervertauschens ohne Berührung (MoE, S.1084) ereignet 

sich auf der Grenze der Kommunikation, wo „jedes Wort ein Geschehen 

und keines ein ganzer Begriff (ist).“ (MoE, S.1402) Mehr noch: Agathe 

verarbeitet in Erinnerung seine Worte nicht begrifflich,  „sondern bewahrte 



184 

 

sie sinnlich – einzeln auf, wie man sich Gedichte merkt; weshalb eine 

schwer beschreibliche Mitbeteiligung des Körpers und der Seele immer an 

ihren Worten war.“ (MoE,  S.1091) Damit gerät die Ekstase der 

Geschwister in die Randzone der Mystik. Mystik ist in diesem Sinne 

Selbstreflexiv-Werden der Liebe. Sie schafft Bindungen, die über sich 

hinauswachsen. Ulrich und Agathe geraten durch die Liebe in den Zustand 

der conscientia, sie wissen nämlich gemeinsam über die mystische 

Erfahrung der Liebe, aber genau daran bemerken sie, dass sie bestimmte 

Dinge voneinander nicht wissen: „Ich habe alle meine Vermögen 

überstiegen bis an die dunkle Kraft. Da hörte ich ohne Laut, da sah ich 

ohne Licht. […] Bist du du selbst, oder bist du es nicht? Ich weiß nichts 

davon, ich bin dessen unkundig.“ (MoE, S.1091)357  

Anders verhält es sich mit der passionierten Liebe, die sich in der 

Beziehung Walters mit Clarisse ausdrückt. Ihre Liebe zu Walter ist, das, 

was Luhmann Passion bezeichnet, nämlich „eine Perfektionsidee, die sich 

von der Perfektion ihres Gegenstandes herleitet, durch sie nahezu 

erzwungen wird und insofern ‘Passion’ ist.“358 Walters in der 

Vergangenheit vorhandene ideale Eigenschaften bewirkten bei Clarisse die 

Leidenschaft des Genies, die als Metapher der blinden Liebe gilt. Ihre 

Berufung, das Genie bei Walter hervorzurufen bzw. die Idealisierung 

Walters, reicht bis seiner Entstellung in einem selbstevidenten Bild, an dem 

sich Clarisse berauscht und in den Wahnsinn getrieben wird. Das Verhalten 

Clarisses ruft andererseits bei Walter nicht nur eine alarmierende Sorge, 

sondern vielmehr Leiden hervor, sodass es um ein Lebensproblem geht. 

                                                
357 Luhmann sagt, dass die Liebe nicht mit Wahrheit zu tun hat. Liebende können sich keine 

Neuigkeiten sagen; es gibt auch kein Erkennen für sie. Denn der Liebende erkennt von dem 

Menschen, den er liebt, nichts, als dass er in einer unbeschreiblichen Weise durch ihn in einer 
inneren Tätigkeit versetzt wird. [...] Darum gibt es auch keine Wahrheit für Liebende; sie wäre 

eine Sackgasse, ein Ende, der Tod des Gedankens. Luhmann, Niklas: Liebe als Passion, S.346. 
358 Ebd., S.57. 



185 

 

Ihre Liebe scheitert, indem Clarisse ihr Selbst bzw. ihre Erwartung in eine 

Figur überträgt: „Die Übertragung ist nichts anderes als die Unfähigkeit, 

selbsttragend zu sein, also eine Illusion der Unabhängigkeit.“359  

Das engt den Spielraum ihrer Liebe und ihrer Kommunikation immer mehr 

ein. Der eine wird aggressiv und hysterisch, während der andere sich 

defensiv und ängstigt zurückzieht.  Liebe und Vertrauen sind derart 

erschüttert, sodass der Dialog blockiert wird. Anstelle von Dialogen 

werden Monologe aneinandergereiht, mit hysterischen Gesten begleitet, die 

alles ritualisieren bzw. trivialisieren. Das Lebensproblem ist somit nicht 

lösbar, sondern allenfalls auflösbar. Diesem liegt eine Dynamik zugrunde, 

die aus der Enttäuschung bedeutungsvoller und unsubstituierbarer 

Erwartungen hervorgeht. Mit anderen Worten: Diese unsubstituierbare 

Situation äußert sich durch einen losplatzenden Schrei und durch einen 

abgefangenen ‘Weg’ an Walter, die Raum und Zeit zerreißen, um in die 

Weite des Wahnsinns ergossen zu werden. Sie musste sich von der 

Vergangenheit grausam verabschieden, nämlich von dem, was in der Weite 

des Einst verloren ist, um die Illusion, dass Walter ein Genie wird, 

wegzuschaffen.  

Der Dunkelheit der irrsinnigen Weite Clarisses steht die Klarheit der 

mystischen Weite der Geschwister im Stillstand der Naturzeit gegenüber. 

Dem Abschied vom Leben steht die Vereinigung mit der Welt gegenüber. 

Der Nichterfüllung des Weltentwurfs angesichts der Paradoxien steht die 

Vollendung angesichts der Schönheit der Natur gegenüber, die eine Art von 

Transgression in die Zeitlosigkeit bezeichnet. Der Entweltlichung Clarisses 

und Moosbruggers steht die Verweltlichung der Geschwisterliebe 

gegenüber. Der hysterischen und nervösen Kommunikation als 

                                                
359 Kobrin, Nancy: Die psychoanalytische Übertragung als historisches Symptom. Freud und 

seine fueros, in:  Materialität der Kommunikation, S.94-106, hier S.102. 



186 

 

Selbstbehauptungsformen angesichts der Übermacht des Sozialen steht die 

geheimnisvolle Kommunikation als Schweigen angesichts der stummen 

Natur gegenüber: „Geheimnis ist eine kommunikationstechnische 

Entparadoxierung der Zeit. Man optiert für Schweigen, um andere Zeiten 

nicht zu präjudieren. Man kann über Zeit verfügen, wenn und so weit man 

schweigen kann.“360 Der Schock, der der Mitteilung eingeschrieben ist, 

besteht in der Blockierung der Mitteilung, also im Paradox, dass 

Schweigen eine Kommunikation ist, ein Erraten bzw. Verraten des 

Mysteriums, des Mystischen im Wahrnehmbaren, das für die 

Kommunikation verfügbar wird.  Das Geheimnis ist nach Luhmann eine 

negative Kommunikation, was das Markieren von beiden Seiten impliziert. 

Deshalb werden Gefühle der Angst, des Schrecklichen und der Seligkeit 

zugleich hervorgerufen.361   

  

Die Geschwister sahen in diesem Augenblick einander betroffen an. So sehr sie seit Wochen 

jeder Tag darauf vorbereitet hatte, fürchteten sie in dieser Sekunde, den Verstand verloren zu 
haben. Aber es war alles klar in ihnen. Keine Vision. Eher eine übermäßige Klarheit. Und doch 

schienen sie nicht nur den Verstand, sondern alle ihr Vermögen verloren und abgelegt zu haben; 

es regte sich kein Gedanke in ihnen, sie konnten keinen Vorsatz fassen, alle Worte waren 

weithin zurückgewichen, der Wille leblos; - alles, was sich im Menschen bewegt, war reglos 
eingerollt wie Blätter in glühender Windstille. Aber es lastete diese todähnliche Ohnmacht nicht 

auf ihnen, sondern das war, als ob sich eine Glasplatte von ihnen weggewälzt hätte. Was sich 

hören ließ in der Nacht, schluchzte ohne Laut und Maß, was sie anblickten, war formlos und 
weiselos und hatte doch aller Formen und Weisen freudenreiche Lust in sich. Es war eigentlich 

wundersam einfach: Mit den begrenzenden Kräften hatten sich alle Grenzen verloren, und da sie 

keinerlei Scheidung mehr spürten, weder in sich, noch von den Dingen, waren sie eins 
geworden. (MoE, S.1656f.) 

 

Anders gewendet: Die mythische Wendung im Roman hat eine rettende 

und tröstende Funktion in Differenz zum Fortschritt der Geschichte. Die 

Geschwisterliebe ist die Liebe des archaischen Mythos vom Androgyn, 

                                                
360 Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.106. 
361 Vgl. Luhmann, Niklas: Die Funktion der Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkmp 1996, S.82f. 
Luhmann verbindet in seiner Theorie die Thematisierung der Inkommunikabilität in der 

Kommunikation mit Bildern, wobei das der Vereinigung eine überwiegende Rolle spielt, genau 

wie die Vereinigung von Ulrich und Agathe, um eventuell die Einheit der Welt mitzuführen. 



187 

 

oder besser Anspielung und Erinnerung eines kulturellen Wissens, ist im  

wissenschaftlichen Zeitalter der Versuch einer Wiederentdeckung des 

Mythos, die Rückkehr bzw. der Rückfall in die Vergangenheit362: 

  

Aus der Eisenbahn gestiegen, mit der sie das dichte Netz europäischer Energien durchquert 

hatten, und noch zitternd von dieser Bewegung heraufgeeilt, standen die Geschwister vor der 
Ruhe des Meeres und Himmels nicht anders, als sie vor hunderttausend Jahren gestanden wären. 

(MoE, S.1409) 

 

 

12. Kommunikation 

 

Mit der oben stehenden Skizze beginnt sich für das Verstehen des Romans 

ein systemtheoretisch begründetes Konzept, das Konzept der 

Kommunikation. Die Systemtheorie ersetzt den handlungstheoretischen 

Ansatz durch eine kommunikationstheoretische Perspektive. Dass die 

Kommunikation von großer Bedeutung für die Kognition der Wirklichkeit 

ist, wird im folgenden Zitat Musil ersichtlich: „unsere Wirklichkeit ist 

soweit sie von uns abhängt zum größten Teil nur eine  Meinungsäußerung.“ 

(MoE, S.1128) Das macht den Roman überaus mitteilsam, was impliziert, 

dass kommunikative Aspekte seine Struktur regulieren. Das Theorem der 

Kommunikation ist besonders wichtig in Musils Roman, wo der Dialog 

bzw. die Sprache als Rede und zwar als Polyphonie von klerikalen, 

faschistischen, liberalen und sozialistischen Sprachen eine wesentliche 

Komponente des Werkes ist.363 Im Vordergrund steht die ereignishafte 

Kommunikation, hinter der das aufschreckende Subjekt zum 

                                                
362 Bei Musil wird die Rückkehr in die Vergangenheit mit der Eschatologie des tausendjährigen 

Reiches verbunden.  
363 Weitere Diskussionen des Dialogs finden sich bei Alexander Honold, der die Struktur des 
Romans als einen Diskursraum interpretiert. Die Stadt und der Krieg. Raum- und 

Zeitkonstruktion in Robert Musils ‘Der Mann ohne Eigenschaften’. München: Wilhelm Fink 

1995. 



188 

 

Kommunikatiosvermittler reduziert scheint und die Beziehungen der 

Figuren untereinander als ein Kommunikatiosnetz bezeichnet werden 

können. Das, was im Werk dominiert, ist das Ereignis der 

Kommunikabilität und ihrer Grenzen, das Sich-ereignen von Welt in der 

Kommunikation. 

Bevor sich die Untersuchung einer Betrachtung des Begriffsfeldes der 

Kommunikation zuwenden kann, muss an die Differenz von Handlung und 

Kommunikation erinnert werden. Luhmann leugnet die Dignität des 

Begriffs Handlung, indem er Handlung als Strategie der Reduktion von 

Kommunikationskomplexität behandelt. Die Figuren des Romans 

reaktivieren diese Strategie nicht und sind folglich der 

Kommunikatiosüberfülle ausgesetzt: „Trotzdem schwelte das Feuer, das in 

dem ungezügelten Verlangen Agathes, ihren Mann zu beseitigen, als 

Stichflamme ausgebrochen war, unter der Asche weiter. Es breitete sich in 

Gesprächen aus […].“ (MoE, S.762) Daher sind sie gezwungen, an sich 

selbst oder auch an vertraute Personen als an einer fremden Subjektivität 

vorbeizukommen. Handlungen sind im Roman keine Einheiten, sondern 

Gestalten, „Wortsphären“364, wie Musil sagt, die von ihrem Kontext 

entfremdet werden und auf neue Kontextbildungen verweisen. 

Systemtheoretisch gesprochen: „Soziale Systeme werden demnach nicht 

aus Handlungen aufgebaut, […] sie werden in Handlungen zerlegt und 

gewinnen durch diese Reduktion Anschlussgrundlagen für weitere 

Kommunikationsverläufe.“365 Man könnte dies etwa so umschreiben: 

Handlungen werden im Roman nicht direkt vorgeführt, sondern nachher in 

der Strategie der Zeitraffung als Information unter den Figuren oder als 

Bericht des Erzählers mitgeteilt. Der ganze Roman ist ein ausgedehntes, in 

                                                
364 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.606. 
365 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.193. 



189 

 

sich wiederholendes  Kommunikationsparadigma: 

  

Im Grunde war es das gleiche Gespräch wie das mit Diotima; nur das Äußere war verschieden, 
aber dahinter hätte man aus dem einen in das andere fortfahren können. So offensichtlich 

gleichgültig war es auch, welche Frau da saß; ein Körper, der, in ein schon vorhandenes 

geistiges Kraftfeld eingesetzt, bestimmte Vorgänge in Gang brachte! Ulrich  betrachtete Gerda, 
die ihm auf seine letzte Frage keine Antwort gab. (MoE, S.489) 

  

Demnach nehmen die Figuren in der Form Person an Kommunikation366 

teil. Sie sind soziale Adressanten (Peter Fuchs) des gesellschaftlichen 

Geschehens, was eine Beobachtungsperspektive impliziert.  Die Person ist 

ein völlig subjektloser Begriff367, es ist eine im Prozess der Sozialisation 

einer Figur als Adressierungsmöglichkeit zu begreifende Konstruktion. Es 

geht um den Rückzug vom traditionellen Substanz-Ich hin zu einem 

sprachlichen Funktions-Ich. Die Unsichtbarkeit der Gesellschaft macht die 

Figuren zu abstrahierten Kommunikationsspionen des Geschehens.  

Das bietet die Möglichkeit die Parallelaktion erneut zu definieren. Die 

Parallelaktion ist eine via Kommunikation räumliche Situationalisierung 

des Sich-verständigens auf ein Ziel. Ihre Aufgabe ist „jene menschliche 

Einheit wiederzufinden, welche durch die so sehr verschieden gewordenen 

menschlichen Interessen verlorengegangen sei.“ (MoE, S.178) Doch ist sie 

als eine politische Aktion die Reduzierung ihrer Idee, sie bleibt im Raum 

ihrer Komponente bzw. ihrer Elemente ein kommunikatives System, in 

dem Kommunikation sich selbst bewahrt und sich selbst reproduziert. Sie 

ist die explizite reflexive Kommunikation über ihre Erfahrungslosigkeit, 

das heißt sie bedient sich den Personen bzw. des Kontaktes unter 

                                                
366 Bezogen auf das Ereignis der Kommunikation wird der Text vertikal differenziert, nämlich 
auf die Mikro-Ebene, auf der die Figuren und ihre Interaktionen auftreten, die Meso-Ebene, auf 

der die Parallelaktion auftritt und die Makro-Ebene, auf der das ganze Gesellschaftssystem 

erscheint. Das Grenzbildungsprinzip auf der ersten Ebene ist das Merkmal der Intimität, auf der 
zweiten Ebene die Anwesenheit und auf der dritten die Distanzierung.  
367 Für Nietzsche war „das Subjekt eine Sprachfigur“. Hier zit. in: Man, Paul de: Allegorien des 

Lesens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S.13. 



190 

 

Anwesenden um sich selbst fortzusetzen, indem Komplexitätsprobleme der 

Gesellschaft verkannt werden. Kommunikation ist im Rahmen der 

Parallelaktion Medium und Form zugleich. In der Parallelaktion gibt es 

keine Anschlussfähigkeit in die Gesellschaft, sie kursiert in sich selbst, 

ohne „ihr eigenes Wesen wiederzufinden.“ (MoE, S.88) Sie besteht aus 

unendlichen Interaktionen und sieht sich von der Notwendigkeit, dass 

„etwas geschehen muss“ entbunden. Die Parallelaktion ist Inszenierung 

paradoxer Kommunikation: „Indes bestand die Parallelaktion eigentlich 

damals noch gar nicht, und worin sie bestehen werde, wuβte selbst Graf 

Leinsdorf noch nicht.“ (MoE, S.137) Sie ist der Raum, wo Verstehen ein 

Anwendungsfall von Nichtverstehen und Nichtverstehen ein 

Anwendungsfall von Verstehen ist, und das an der Oberfläche: 

 

eine Art von Oberflächlichkeit voraussetzte, einen Hang zur Oberfläche, was sich in dem Wort 

‘Begreifen’ überdies ausspreche und damit zusammenhänge, dass die ursprünglichen Erlebnisse 

ja nicht einzeln, sondern eins am anderen verstanden und dadurch unvermeidlich mehr in die 

Fläche als in die Tiefe verstanden würden. (MoE, S.1089)  

 

Halten wir also fest: Die an der Parallelaktion Beteiligten bleiben einander 

in Kommunikation verbunden, dies jedoch so, dass ihre Kommunikation 

die Autopoiesis selbst der Kommunikation aufhebt durch das zeitraubende 

Strukturprinzip der Thematisierung einer „krönenden Idee“ und daher ein 

hohes Auflösungsvermögen, wobei „die ganze Geschichte der Vorschläge 

wiederholt (wurde), die der Parallelaktion einen Inhalt geben sollen.“ 

(MoE, S.590) Sie befindet sich im Teufelskreis von Begriffen und Zitaten, 

in der gewaltsamen Selbstreproduktion des Immergleichen, die die 

Funktion des Parasits und des Gespensts simuliert, als  Anwesendsein einer 

Idee im abwesenden Geschehen. Die fehlende Handlungszurechnung 

macht sie zu einer Zeichengemeinschaft, in der Zitate schematisch 



191 

 

registriert werden, ein Bild ohne Materialisierung, was ihren Namen 

‘Aktion’ aufhebt. Diotimas Salon wird zum Feld einer 

Kommunikationsutopie, als bestünde die eine Idee eine für alle Beobachter 

bzw. Teilnehmer identische Sache. Mehr noch: Diotimas Salon ist die 

Raummetaphorik des Turms von Babel, eine zeichenhafte Registrierung für 

Wissensbestände analog der Bibliothek bzw. des Katalogs. Es geht um den 

Raum, wo Wissen in der Kommunikation aufgehoben wird als ein 

Wechselspiel von Wissensvorrat und Gesellschaftsstruktur. Mit anderen 

Worten: Die Figuren versinken in endlose Gespräche, in denen 

gesellschaftliche und kulturelle Semantiken gepflegt werden. Es geht um 

eine zerdehnte, semantisch überlastete Kultur, eine Kultur des 

‘Seinesgleichen’. Aus der Allgegenwart bzw. der Überlast von 

gesellschaftlich-kulturellen Semantiken entsteht ein „Zustand von 

Schwäche“ (MoE, S.25), in dem sowohl altes Wissen als auch neue 

Erfahrungen blockiert sind. Die verschiedenen Reflexionswelten der 

Figuren kennzeichnen einerseits den Wegfall des pragmatischen 

Handlungsmotivs und andererseits die Aufhebung der Grenzen von Wissen 

bzw. den Zweifel am Wert des Wissens. 

Man kann den hier kritisierten Punkt auch von einer anderen Seite sehen: 

Die Parallelaktion ist eine Allegorie, denn ihre Bedeutung wird in der 

Gesellschaft hoch aufgewertet. Sie verschwindet gerade im Finden ihres 

Themas, gegen das der Protest des Volks vor ihrem Fenster richtet. Die 

andere Seite der Parallelaktion ist die Bewegung des Protestes auf der 

Straße, der das Wort ‘Aktion’ zu blamieren versucht und Resistenz gegen 

die Latenzen der Gesellschaft, die sich im Diotimas Salon abspielen, 

aufweist. Die Parallelaktion thematisiert in der Latenz des blinden Flecks, 

des Nicht-Identischen, der Vielheit von Meinungsäußerungen, die 

gesellschaftliche Polykontextularität. Durch den einstimmigen, 



192 

 

schreienden368 Protest bzw. durch die Reduzierung der Kommunikation auf 

den Schrei drückt sch das gesellschaftliche Geschehen als eine Form mit 

zwei Seiten. Die erstarrte Parallelaktion im Diotimas Salon mit dem 

Entscheidungszögern einerseits und andererseits die Bewegung der Leute 

auf der Straße mit dem Entscheidungsgebot. Und in der Barre der Differenz 

oder mit anderen Worten in dem Nebenschauplatz die einzelne Figur:  

 

(A)ber zugleich fühlte er hinter sich das Zimmer, mit den großen Bildern an der Wand, dem 
langen Empireschreibtisch, den steifen Senkrechten der Klingelzüge und Fensterbehänge. Und 

das hatte nun selbst etwas von einer kleinen Bühne, an deren Ausschnitt er vorne stand, draußen 

zog das Geschehen auf der größeren Bühne vorbei, und diese beiden Bühnen hatten eine 

eigentümliche Art, sich ohne Rücksicht darauf, dass er zwischen ihnen stand, zu vereinen. Dann 
zog sich der Eindruck des Zimmers, das er hinter seinem Rücken wusste, zusammen und stülpte 

sich hinaus, wobei er durch ihn hindurch- oder wie etwas sehr Weiches rings um ihn 

vorbeiströmte. (MoE, S.631) 

 

Das bringt die Untersuchung zu einer anderen Wendung. Es wird - wie 

gesagt - viel kommuniziert. Auch wenn es um eine Innenperspektive geht 

z.B. in den Szenen von Ulrich und Agathe wird aus dem inneren Monolog 

ausgebrochen und das Schweigen wird vom Gespräch bzw. von einer 

theoretischen Exkursion Ulrichs abgelöst. Der innere Monolog wird 

sporadisch verwendet, während die erlebte Rede die Struktur des 

Erzählgeschehens ist.369 Die Dominanz des Dialogs zeigt die Gespaltenheit 

des Ichs, die Unfähigkeit der Figuren in ihrer Geschlossenheit, wahrhaftig 

zu kommunizieren. Das aber nur auf den ersten Blick, denn jeder Dialog ist 

im Grunde Monolog, eben wegen der Gespaltenheit der Figur. Jeder 

externalisierter Dialog ist eigentlich ein internalisierter Dialog mit dem 

Selbst. Die Intimbeziehungen scheiteren, denn die Figuren erschrecken 

                                                
368 Peter Widmer unterscheidet das Schreien als frühe Oralität von der artikulierten Oralität. 
Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die 

Realität des Subjekts,  S.152. 
369 So die meisten Interpreten. 



193 

 

angesichts möglicher Offenbarungen ihres Selbst. Der Andere ist „nur ein 

Vorwand […], um sich vor einer Aussicht zu schützen, die ihn weit mehr 

erschreckte.“ (MoE, S.824) Die Außensicht wird unmerklich gebrochen zu 

einer Art äußerer Innenansicht, die die Figur in der Position des 

Beobachters festigt. In jeder Kommunikation spricht die Figur mit sich 

selbst, als wäre ihr Selbst ein Anderes. Es gibt kein Du im Gespräch, 

sondern ein Ich im Du, kein Ver-antworten370 auf den Anderen. „Das 

Gefühl lieferte bereits keine Antwort mehr auf dieses Übermaß der 

Forderung, das eigentlich mit nichts anderem mehr zu vergleichen war als 

dem Wunsch, sich aus einer Kanone gemeinsam in den Weltraum schießen 

zu lassen!“ (MoE, S.510) Das Auslassen der Verantwortung ist die Apousia 

der Moral nach Musil, die nicht in den Geboten bestehen soll, sondern 

vielmehr in der Verantwortung, die die verlorene Einheit des Inneren 

ergänzen könnte. Das ist der Grund, aus dem unmoralisches Verhalten als 

Mord, als Verführung und als Lüge eine starke Präsenz im Werk hat. Der 

neue soziale Vertrag ist die Lüge: 

  

Es lässt sich heute manchmal nicht der Eindruck abweisen, dass die Begriffe und Regeln des 

moralischen Lebens nur ausgekochte Gleichnisse sind, um die ein unerträglich fetter 
Küchendampf von Humanität wallt […]. Denn man lügt heute weniger aus Schwäche als aus 

der Überzeugung, dass ein Mann, der das Leben meistert, lügen können muß. (MoE, S.593f.) 

 

In den Kommunikationen der Figuren werden letzten Endes die 

Bedingungen von individueller Unsicherheit reformuliert. Es entstehen im 

Werk immer neue Kommunikationsszenen als Chance zur 

Wiedergewinnung des Anderen, als Chancen zum Dialog. Nicht 

                                                
370 Dass das Antworten ein Verantworten ist verdanken wir Heidegger. Vgl. Heidegger, Martin: 

Wegmarken, in: Gesamtausgabe, Bd. 39, Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, S.175. Die 
Verantwortung liegt nicht bei Menschen, sondern in der Sozialdimension. Die Abwesenheit der 

Verantwortung spitzt sich in den Beziehungen Ulrichs zu seinen Geliebten, die „Illustrationen 

zu plötzlichen Einfällen gewesen (sind), Karikaturen (seiner) Laune“. (MoE, S.899)  



194 

 

Intersubjektivität ist somit Bedingung der Kommunikation, sondern 

umgekehrt die Kommunikation ist die Bedingung der 

Intersubjektivitätsbildung der Figuren. Die Figuren stehen an der Grenze 

zwischen Nicht-Bemerken und Ignorieren vom Anderen, was die Figur in 

den Monolog treibt: „Jede Operation der Kommunikation ist das, was sie 

ist, sie geschieht einfach nur mono-logisch, sie macht einen Unterschied, 

ohne sich selbst zu unterscheiden: […].“371  

Der ständige Manichäismus mit dem Selbst in der Prozesshaftigkeit des 

Bewusstseins exemplifiziert die pathologische Fragmentierung der Figur 

im uferlosen Gebrauch des Bedürfnisses nach dem Anderen. Es gibt also 

keine Tautologie (im Sinne von Fichtes Ich = Ich): 

 

Individualität wird nicht individuell, sondern als das Allgemeinste schlechthin gedacht, indem 
man auch in dieser Hinsicht Subjekt und Objekt, nämlich den Begriff des Individuellen […] und 

die Individuen selber in eins setzt. Das macht jedoch im Prinzip jede Kommunikation 

überflüssig.372 

  

Der eigentliche Interaktionspartner der Figuren ist ihr Bewusstsein: „Wir 

tragen unser Tierfell mit den Haaren nach innen und können es nicht 

ausstreifen.“ (MoE, S.1060) Dieser diskursive Monolog ist ein 

Zurückverweisen auf das eigene Selbst, das die Figuren haben, ohne dieses 

aber zu besetzen, denn das Selbst, der Fremde zerfällt im Brechen des 

Schweigens. Es geht um ein Begegnenlassen von einem anderen Selbst. 

Die mitteilende Figur ist nicht das mitgeteilte Selbst: dieses bleibt 

stumm,373 sodass sich die Figuren im Schatten dessen bewegen, was sich 

innerlich bewegt. „Der Ausfall kommunikativer Bestätigung motiviert dann 

                                                
371 Fuchs, Peter: Die Umschrift, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1995, S.26f. 
372 Luhmann, Niklas: Gesellschaft der Gesellschaft, Bd. 2, S.1028. 
373 Jacques Lacan spricht von der Unvereinbarkeit von Bewusstsein und Sein. Hier zit. nach 

Forderer, Christof: Ich-Eklipsen. Doppelgänger in der Literatur seit 1800, S.230.  



195 

 

die Endlosreflexion des Subjekts auf sich selbst. Das Individuum wird zum 

Subjekt seines Selbstseins.“374 Das hat als Voraussetzung, dass der 

namenlose Andere durch den gewaltsamen Tod  verstummt. Moosbrugger 

erkennt, als er verzweifelt versucht, ein Mädchen loszuwerden, „dass er 

niemals von ihr loskommen werde, weil er es selbst war, der sie hinter sich 

zog.“ (MoE, S.74) Durch den Mord versucht Moosbrugger das Selbst als 

den Fremden bzw. den Anderen als Nicht-Ich anzukündigen und so die 

Fremdreferenz und seine unterworfene Position im Blick des Anderen 

wettzumachen. Bei Moosbrugger wird die erzwungene Nivellierung der 

Komplexität zum tragenden Moment der Daseinserfahrung der Figur. Der 

Mord ist nicht eine Möglichkeit bzw. eine Selektion, sondern ein Gebot des 

Eliminierens. Seine Reflexionen fokussieren auf sich selbst und obwohl er 

nicht in Kommunikation mit seiner Umwelt steht, denkt er nach (so der 

Titel des Kapitels). Mangels Selbstdistanz wird er zum Gefangenen seiner 

Imagination. Bei Moosbruggers Halluzinationen bzw. Wahnvorstellungen 

treten in archaischer Form Blick und Stimme als Symptom des Selbst. Das 

Symptom ist da für die Präsenz des anderen Selbst. 

 

Die Stimme kann unhörbar bleiben, sie kann sich als innere Phantasie äußern. Oder sie kann 

sich als Schrei […] bemerkbar machen. Schließlich kann sie sich konvertieren, körperlich 

werden und dadurch verstummen; dann ließe sich von verkörperter Schrift sprechen. Wir 

begegnen hier den Symptomen; sie enthalten die Stimme als verdrängte. Das Symptom trägt 
etwas zur Schau. Es ist für das Auge gemacht, aber man täuscht sich, wenn man glaubt, dass die 

Bedeutung für das Auge ist. Es geht darum, dass das Symptom artikuliert wird.“375  

 

Das wahre Selbst ist nicht das, was mitgeteilt wird, sondern ein 

verfälschtes.  Mitteilung ist nicht Ausdruck eines Inneren, ist nicht 

Signifikant, das an ein Signifikat knüpft, sondern sie ist immer Teilung. 

                                                
374 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.460. 
375 Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die 

Realität des Subjekts, S.152. 



196 

 

(vgl. MoE, S.1084) Und als Teilung ist sie immer Verfälschung.376 Der 

Roman beobachtet genauer gesagt im Zeichen des Seufzers, des viel 

sagenden Blickes und der bedeutungsvollen Pause die 

Unwahrscheinlichkeit der Kommunikation der Figuren, nämlich die 

Unwahrscheinlichkeit des Verstehens und des enttäuschten Rückfalls in 

den puren Selbstbezug des Monologs, aber auch wie diese 

Unwahrscheinlichkeit überwunden wird, wie wir das in der mystischen 

Liebe der Geschwister gesehen haben. Das Werk sucht nach Formen, mit 

denen er die Inkommunikabilität der Figuren in allen möglichen 

Differenzen kommuniziert. Dazu ein Beispiel: 

 

‘Jetzt werde ich dir also erzählen, warum ich nichts tue‘ begann er und schwieg. Clarisse [...] 

munterte ihn auf. ‘Man kann nichts tun, weil aber das wirst du doch nicht verstehn’ - holte er 

aus, zog eine Zigarette hervor und widmete sich dem Anzünden. ‘He’ half Clarisse. ‘Was willst 
du sagen?’  Aber er schwieg weiter [...] sie rüttelte ihn [...]. In diesem Augenblick wurden sie 

jedoch durch die Rückkehr Walters unangenehm unterbrochen. (MoE, S.366) 

 

Die Kommunikation suggeriert durch ihren Abbruch ihr Weiterlaufen und  

ihre Verstärkung in der aufrichtigen Körpersprache der Gesten von Lachen 

bis Erröten, dass das, was tief für Worte ist, nur noch für Appell an die 

Wahrnehmung ausgedrückt werden kann, womit sie zu erkennen gibt, dass 

es jenseits ihrer Grenzen um die Paradoxie geht, das Inkommunikable zu 

kommunizieren. Im Roman kommen alle möglichen Erleichterungen oder 

Behinderungen bzw. Verzögern der Kommunikation vor, zwischen 

verschiedenen Arealen, wie die Gestaltung von Offerten je 

unterschiedlicher Kommunikationsformen, sei es durch sprachliche oder 

körperliche Erreichbarkeit, durch Blickkontakte, durch räumliche Nähe 

                                                
376 „Die Wahrheit denke ich, kennt nur der Betroffene, will er sie mitteilen, wird er automatisch 

zum Lügner. Alles Mitgeteilte kann nur Fälschung und Verfälschung sein, also sind immer nur 
Fälschungen und Verfälschungen mitgeteilt worden. Der Wille zur Wahrheit ist, wie jeder 

andere, der rascheste Weg zur Fälschung und zur Verfälschung eines Sachverhalts.“ Bernhard, 

Thomas: Der Keller. Eine Entziehung, Salzburg: Residenz 1976, S.32. 



197 

 

oder Entfernung. Es wird überall und auf allen Ebenen kommuniziert, weil 

zwischen den Figuren, zwischen Autor und Figur, zwischen Figur und 

Leser eine wechselseitige Intransparenz besteht.377 Ereignisse und Figuren 

werden zu Kommunikationsparadigmen, die sowohl extensional 

(syntagmatisch in Bezug auf andere Paradigmen) als auch intensional 

(pragmatisch in Bezug auf andere Perspektiven eines Ereignisses) 

beobachtet werden. Die operative Substitution von in sich geschlossenen 

weil begrenzten Paradigmen, zeigt das Wissen der Unerschöpflichkeit der 

Welt. Es geht bei der Kommunikation der Figuren um die Grenzen des 

Verstehens, die reflektiert werden. Das Bild der Welt ergibt sich aus den 

kommunikativen bzw. reflexiven Prozessen der Figuren. „Nun erkannte 

Ulrich [...] mit einemmal, daß alles das bei weitem mehr bedeutete als nur 

eine zufällige Eingebung in einem der wie ziellose Wege verschlungenen 

Gespräche, die er in der letzten Zeit mit den unpassendsten Personen 

geführt hatte.“ (MoE, S.593) 

Kehren wir nun zu der Vermutung, dass die Differenz von Handlung und 

Kommunikation das Werk leitet, und zwar die Differenz von Souveränität 

in der  Kommunikation und Souveränität in der Handlung. Der Kosmopolit 

Arnheim besitzt eine „universale“ (MoE, S.191) Diskurskompetenz, sodass 

er als ein Mann gilt, „der mit jedem in seiner Sprache reden konnte“ (MoE, 

S.188), ist aber äußerst handlungsunfähig. Der Zimmermann Moosbrugger 

ist angesichts der Kommunikatiosstrategie des Terrors im Gericht 

kommunikatiosohnmächtig: „die Worte bereiteten ihm Mühe, er hatte nie 

                                                
377 Das ist die Voraussetzung der Kommunikation überhaupt nach Luhmann. Siehe Luhmann, 
Niklas: Organisation und Entscheidung. Opladen: Westdeutscher Verlag, 2000. S.377. Anders 

ausgedrückt: „Man braucht nicht zu wissen, was ‘in’ dem Subjekt vor sich geht [...], und 

braucht auch nicht das (in sich unendliche) ‘Wesen’ der Dinge zu kennen. Es genügen 
Ausfüllungen, die für die Fortsetzung der Kommunikation notwendig sind.“ Gripp/Hagelstange, 

Helga: Niklas Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einführung, München: Wilhelm Fink 

1995, S.88. 



198 

 

genug Worte“ (MoE, S.238), aber gewalttätig in der Handlung. Er wird als 

der „gefesselte Riese“ (MoE, S.212) gehalten. Die Kommunikation ist 

Macht bzw. Autorität als Unsicherheitsabsorption, die die Handlung 

besiegt, sodass Moosbrugger resignativ d.h. ent-sagt reagiert: „So das alles 

nur so bald wie möglich ein Ende nehmen!“ (MoE, S.242) würde. 

Moosbruggers kommunikative Isolierung wird insbesondere im 110. 

Kapitel deutlich daran schuldig erklärt, dass er ein Mörder wird: „das 

Bewusstsein der Öffentlichkeit bewahrte keinen bestimmten Begriff von 

ihm, sondern nur die matten, weiten Felder sich vermengender allgemeiner 

Begriffe, die so waren wie die graue Helle in einem Fernglas, das auf eine 

zu große Entfernung eingestellt ist.“ (MoE, S.532) Die Herrschaft der 

sprachlichen bzw. rhetorischen Autorität zeigt sich verschärft, indem er  

„dem Staatsanwalt Bravo zu(rief)“. (MoE, S.74) Mehr noch: Moosbruggers 

Stimmung der Resignation beruht auf der Unabhängigkeit seines Handelns 

vom Zufall und auf der Nicht-Rücksicht auf die Gunst oder Ungunst des 

Schicksals.378 Das bedeutet, dass das Nichtverstehen Moosbruggers (er 

begreift nicht, dass im Prozess von ihm die Rede ist) nicht Abwesenheit 

von Verstehen ist, sondern wie der Sinn seiner Tat differenzlos eine 

Autonomie bekommt. Anders gewendet: Vergeblich hat er durch Lernen 

und unpassendes Verwenden von Fremdwörtern versucht, an der Macht der 

Sprache teilzunehmen, „seit er herausbekommen hatte, dass es der Besitz 

dieser Sprachen war, was den Herrschenden das Recht gab, über sein 

Schicksal zu ‘befinden’.“ (MoE, S.72) Im Gegensatz zu den anderen 

Figuren fehlt bei Moosbrugger die Einrahmung für Kommunikation und für 

soziale Identität nämlich die Sprache. Er kann nicht spielen, wie die 

                                                
378 Vgl. L Nelson, hier zit. in: Luhmann, Niklas/Schorr, Karl-Eberhard: Zwischen Absicht und 

Person. Fragen an die Pädagogik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S.63. 



199 

 

anderen Figuren, sondern nur handeln.379 Moosbrugger beherrscht das Spiel 

der Sozialität nicht, so kann er die Sprache nicht lernen oder umgekehrt: Er 

hat die Sprache nicht erlernt, so kann er nicht spielen, sondern töten. Noch 

schärfer: „Aber nicht einfach, weil der nicht Integrierbare der Norm 

widerspricht, [...], sondern weil er sich in die Sprache selbst nicht mehr 

integriert und so entgleitet.“ 

 

 

13. Identität 

 

In der funktional differenzierten Gesellschaft sind die Figuren inkontinente 

Adressen, die nur noch über Namen gebündelt werden und in dieser 

Bündelung heterogene Segmente zusammenfügen, gegen alle festen 

Identitätszumutungen. Eben deshalb wird der Begriff der Person 

vorgezogen, der nicht einer Identität, sondern einer Identitätsmaske 

gleichzusetzen ist:  

  

Mit ‘Person’ ist nicht etwa der reale Ablauf organischer und psychischer Prozesse gemeint, der 

immer in der Umwelt sozialer Systeme stattfindet, sondern (im Anschluß an die Tradition 
dieses Begriffs) eine Art Identitätsmaske, die in der Kommunikation verwendet werden kann, 

um eine im einzelnen intransparente Umweltkomplexität zu bezeichnen.380 

 

Das sind die neun Charaktere, die jeder Bürger Kakaniens hat und die die 

tautologische Selbstreferenz tilgt, indem man zu einer 

„Exklusionsindividualität“381 wird. Der Überschuss an Möglichkeiten auf 

narrativ-formaler Ebene betrifft auch die Möglichkeiten der Figuren an 

                                                
379 Man muss das Spiel schon beherrschen, um eine Sprache erlernen zu können, sagt 

Wittgenstein. Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, hg. von Joachim Schulte, 
Frankfurt a.M.: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2001, S.304f.  
380 Detlef, Horst: Niklas Luhmann, Stuttgart: C. B. Beck 1997, S.198f. 
381 Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 3, S.149. 



200 

 

Identitätsangeboten, die auf die verwechselbare Plastizität der ‘zehn 

Charaktere’ zurückgreifen. Die Identitätsvorstellung tritt somit in Varianten 

auf, die Figuren spielen andere Rollen in eine Variationsbreite hinein. Mit 

anderen Worten: Die Figuren sind Kippfiguren382, sie besitzen eine 

Identität durch differenziertes Negieren als Mehrfachverwendung von Sinn, 

als einen semantischen Bereich, der immer wieder zu bestimmen ist. Die 

Unmöglichkeit einer Identitätsbildung in pluralistisch-variablen Kontexten 

bedeutet, dass es weder ein Zentrum noch ein Jenseits gibt. Hinter den 

Etiketten und den Masken befinden sich bloß noch andere Masken im 

Rahmen einer vielfältigen Identität. Das hat als Folge nicht einfach eine 

Differenz zwischen einer sozialen und einer psychischen Identität, sondern 

auch das Sich-zerlegen „in mehrere Selbsts, mehrere Identitäten, mehrere 

Persönlichkeiten […], um der Mehrheit sozialer Umwelten und der 

Unterschiedlichkeiten der Anforderungen gerecht werden zu können.“383 

Als fragmentarische Figuren erreichen sie sich selbst im Modus der 

Unvollständigkeit als Epigramm, als Simplifikation, als Imagination, wobei 

Distanzierungs- und Projektionserscheinungen entstehen, in denen eigene 

und fremde Indizes vertauscht werden. Zugespitzt drückt sich das im 

folgenden Zitat aus. Die Figuren  

 

wanken, wie es ein Seilläufer tut. Und da er durchs Leben dringt und Gelebtes hinter sich lässt, 
bilden das noch zu Lebende und das Gelebte eine Wand, und sein Weg gleicht schließlich dem 

eines Wurmes im Holz, der sich beliebig winden, ja auch zurückwenden kann, aber immer den 

leeren Raum hinter sich lässt. Und an diesem entsetzlichen Gefühl eines blinden, 

abgeschnittenen Raums hinter allem Ausgefüllten, an dieser Hälfte, die immer noch fehlt, wenn 
auch alles schon ein Ganzes ist, bemerkt man schließlich das, was man Seele nennt. (MoE, 

S.184f.) 

 

                                                
382 Wolfgang Iser meint unter Kippfigur das Unpotenzial mit einer Identität zu identifizieren und 
„im Differential seiner Rollen“. Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven 

literarischer Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993. S.148.  
383 Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 3, S.223. 



201 

 

Jede Selbstidentifikation einer Figur ist eine Integration von Ego- und 

Alteridentitätsbildung. Als soziale Identitäten sind die Figuren symbolisch 

konstituierte Identitäten, aber der vollen Wucht von Kontingenz ausgesetzt, 

denn sie beobachten, dass sie ihren Operationsmodus umstellen müssen, 

von der Einheit auf die Differenz, von der Kontinuierung des Identischen 

auf die Kontingenz der jeweiligen Identität. Objektive Wahrheit oder 

religiöse Heilssphären bilden keinen Halt mehr. Die Gesellschaft ist 

gefesselt an die funktionale Differenzierung, an die Dynamik eigensinniger 

Systemrationalitäten. Die in der Kommunikation erscheineden 

Identitätsmaske degradiert den Menschen zu einem Schauplatz in der 

Umwelt  bzw. zum Schauplatz „des innerlich schwebenden Lebens“ (MoE, 

S.253), sodass er wie „alle Geschehnisse in ihrer Bedeutung als die 

abhängige Funktion anderer“ (MoE, S.251) äußerlich wiederkehrt. Die 

Figur oszilliert zwischen ihrer Grenzen als psychisches System und als 

soziales System bzw. zwischen der Macht der Selbstreferenz und der 

Macht der Fremdreferenz. Demnach muss die Figur entweder die eine Seite 

oder die andere Seite bezeichnen, also entweder ihr Selbst im Innen oder 

ihr Selbst im Außen bemerkbar machen, und dieser Prozess braucht immer 

Zeit. Das Selbst verflüssigt sich „im Fluß der Zeit, der seine Ufer mitführt.“ 

(MoE, S.445)  

Das Leben der Figuren wird als „ein zum Lachen und Entsetzen 

unbeholfener Kampf“ (MoE, S.71) beschrieben, wodurch sie ihre Identität 

auf eine soziale reduzieren. Das soziokulturelle Netz ist so unsichtbar, dass 

Fremdzwänge verinnerlicht und in Selbstzwänge umgewandelt werden. 

Das hat als Folge, dass die Figuren ständig auf der Suche nach dem eigenen 

Selbst sind und die Eigenschaften, die das Selbst mit sich trägt, es selbst 

schnüren muss. So werden die Figuren eigenschafts-los, sie existieren als 

Gestalten, als Nicht-Identitäten, als Nicht-Selbst, das sich umwandelt, sich 



202 

 

selbst überschreitet und wieder sich selbst begrenzt. Die Figuren im Mann 

ohne Eigenschaften sind eben selbst-lose Subjektivitäten, die eigentlich 

nichts sind, und wie Proteus384 alles annehmen können als Simulation von 

Simulationen, als endlose Maskeraden, jenseits von jeder inneren und 

äußeren Bestätigung, was eine Pathologie des Irrealen impliziert. Das 

bedeutet ein Minimum an innerer Kohärenz und eine Fragmentierung in 

der sozialen Realität. Aus der inkohärenten Selbstreferenz und der 

fragmentierten Fremdreferenz entstehen die Symbole der Figuren, wodurch 

ihre Perspektiven immer sich verändern. Das impliziert auch, dass die 

Figuren ihre Vergangenheit selbst konstituieren als Resultat ihrer 

autopoietischen Prozesse. Die Figur scheint sich selbst zu verlieren an die 

Diversität der Vermutungen anderer. Individuelle Eigenschaften sind 

Sozialisationsphänomene: „Was man ist, ist also eigentlich nur das wofür 

man von allen gehalten wird; eine Reaktion der andern.“ (MoE, S.1713) 

Um zu wiederholen: Das, was wir Identität nennen, ist nicht etwas 

Identisches, sondern das Ergebnis dessen, was dem Beobachten als 

Identisches zu Grunde gelegt wird. Die Person wird in typische Relationen 

und Funktionen aufgelöst.  

Als Antwort darauf kann man Ulrichs Programm nach induktivem Leben 

bzw. nach induktiver Gesinnung lesen. In der Induktion erfüllt sich das 

Prinzip der Eigenschaftslosigkeit, der Ablehnung des Charakters und der 

Selbstapostrophe, nämlich der Apostrophe der rollenhaften und 

sozialkonventionellen Persönlichkeit. Das macht Ulrich zu „etwas 

Unverbrauchte(m) und Freie(m)“ (MoE, S. 548), das „geradezu an das 

Geheimnis des Ganzes“ (ebd.) erinnert. Der Besitz des Charakters 

                                                
384 Den Begriff entnehmen wir Franz Hitzler: Der banale Proteus. Eine „postmoderne“ 
Metapher?, in: Kuzmics, H./Mörth, I. (Hg.): Der unendliche Prozess der Zivilisation. Zur 

Kultursoziologie der Moderne nach Norbert Elias. Frankfurt a.M./New York: Campus Verlag, 

1991, S.219-228. 



203 

 

impliziert das Gefangensein in der starren Persönlichkeit. Die Reise bzw. 

die Rückkehr in die Heimatstadt symbolisiert eben die Befreiung Ulrichs: 

„durch dicke Gewölbepfeiler getrennt war; Dunkelheit sprang aus Ecken, 

Überfall und Totschlag fackelten in dem halberleuchteten Durchlaß: 

heftiges, altertümlich und blutig feierliches Glück fasste die Seele an.“ 

(MoE, 647)  

Die Reflexion der äußeren Einwirkung ermöglicht der Figur, sich von der 

Gesellschaft zu distanzieren. Die Figur wird somit „zu einer Muschel, in 

der man einen fernen Strom das Rauchen der Stadt hörte.“ (MoE, S.801) 

Sie erlebt eine Symbiose von Differenzierungen und Distanzierungen, die 

in Erscheinungen, wie Entfremdung, Entwirklichung und Entpersönlichung 

virulent wird. Identitätsbildung fordert das Wegsein, nicht das Dasein in 

der Welt, wo die Figur „sich nie in ganzer Figur“ „erblickt“ oder „bewegt“. 

(MoE, S.744) Daher erklärt sich das visuelle Leitmotiv der Bühne oder der 

Insel von vielen Figuren, wodurch die Figuren vom eigenen Leben selbst 

distanzieren ohne Zuschauer oder besser ausgedrückt mit einem Zuschauer, 

nämlich das Selbst in der faszinierten Position des Fremden, das eine 

chameläonartige Inszenierung des Selbst impliziert. Die Figur erlebt ihre 

Imagination in den Augen der höchstreduzierten Öffentlichkeit und 

verbannt das Ich in die Metapher der Bühne als Anwesenheitsfigur nur in 

der Beobachtung des anderen Selbst. Es geht um eine Form von 

Fremdreferenz, in der die Figur ihr Selbst in die Präsenz holt, nämlich in 

das Selbstbewusstsein, indem sie die soziale Identität vergisst, von ihr 

zurücktritt und von der Gesellschaft sich erhebt. Ulrich konstatiert: Dieser 

Versuch „schien […] fast etwas ebenso Hohes zu sein wie das 

Emporgehobenwerden von einer mystischen Vereinigung.“ (MoE, S.1534) 

Durch Abweichung und Distanzierung vibrieren die Figuren ironisch das 

gesellschaftliche Geschehen dadurch, dass sie es  auf ihre Selbstreferenz 



204 

 

reduzieren und sich selbst in der Fremdeigenschaft des 

Ausgeschaltetwerdens und des Selbst-Exilierten platzieren. Dazu ein 

Beispiel:  

 

Es schien ihm der Grund des menschlichen Lebens eine ungeheure Angst vor irgendetwas, ja 

geradezu vor dem Unbestimmten zu sein. Er lag im weißen Sand zwischen dem Blau der Luft 
und des Wassers, auf der kleinen, heißen Sandplatte der Insel zwischen den kalten Tiefen des 

Meers und Himmels. Er lag wie im Schnee. Wenn er damals verweht worden wäre, hätte es so 

kommen können. Hinter den Hügeln mit Disteln tollte Cl(arisse) und spielte wie ein Kind. Er 
fürchtete sich nicht. Er sah das Leben von oben. Diese Insel war mit ihm davongeflogen. (MoE, 

S.1745) 

  

Die Sache, die uns hat, ist nicht mehr die der Fremdreferenz, sondern die 

selbstevidente Sache der Selbstreferenz durch das Medium der 

Imagination. Der Raum der Bühne und der Insel sind die Ausweitung der 

inneren Projektion auf das Reale, Erweiterung des Beobachterraums in den 

Raum des Beobachteten und der Versuch, die eigene symbolische Ordnung 

in das Reale zu integrieren. Es geht um das crossing der Grenze zwischen 

Realem und Imaginärem und umgekehrt aus dem Imaginärem ins Reale, 

oder anders ausgedrückt: die Bühne als Medium der Kunst wird zur Form 

des Lebens umakzentuiert, wobei die Figur sich neu konsolidiert. In ein 

und derselben Szene wird die Differenz zwischen Identität und Nicht-

Identität ausgetragen, zwischen dem „Gelebte(n)“ und dem „noch zu 

Lebende(n)“. (MoE, S.184) Die imaginäre Inszenierung auf der Bühne ist 

kein Schicksal mehr, sondern das Bedürfnis der Figur selbst, aus der 

Erstarrung ins Leben und in die Beobachtung zu rücken, wo der Topos 

menschlicher Selbsttätigkeit versprochen wird. Die Theatralität ist die 

ironische und herrschende Form der Weltwahrnehmung der Figuren, die 

zur Verwirklichung drängt, sie ist somit ästhetisch-performativ zu 

definieren. Es geht um eine durch das Bewusstsein vollzogene 



205 

 

Ästhetisierung des Lebens. Die Bühne ist der Topos der ästhetisierenden 

Utopie, die aus der Unerreichbarkeit des Selbst und der Unmöglichkeit 

einer vollständigen Selbstbeobachtung entspringt, sodass die Frage „wer 

bin ich“ in die Frage „wo bin ich?“(MoE, S.361) umgeschlagen wird:  

 

und dort war sie, ein in Tuch gehüllt, sitzen geblieben, bis sie ihren Gatten das Haus verlassen 

hörte. Sie wußte irgendetwas von Schnürböden in Theatern; dort oben, von wo die Seile laufen, 

saß sie also, während Walter seinen Abgang über die Treppe hatte. Sie malte sich aus, daß die 

Schauspielerinnen in ihren Spielpausen [….] in Tücher geschlagen in dem Gebälk über der 
Bühne sitzen und zusehen; sie war jetzt auch eine solche Schauspielerin und hatte alle Vorgänge 

unter sich zu Füßen. Darin kam wieder ihr alter Lieblingsgedanke hervor, daß das Leben eine 

schauspielerische Aufgabe sei […] das ungeheure Drama385 der Einzelnen hatte begonnen! 
(MoE, S.655f.)386  

 

Das dezentrierte Leben der Figuren zeigt sich zuerst einmal, dass sich die 

räumliche Präsenz der Figuren in einem imaginären, signifikanten 

Anderswo verliert: „Ein tiefer Graben umweltlicher Herkunft schien sie 

und ihn in ein Nirgendland einzuschließen.“ (MoE, S.1025) Der Weg zur 

Bühne ist der Weg von der Dezentrierung zur Zentrierung des Ich in einem 

Ort, der eine simultane Gegenwart markiert. Die momentane Fixierung auf 

das Dort der Bühne tilgt das Hier der Realität aus und bestimmt total die 

Szenarien, in denen die Figuren verstrickt sind. Die Rolle des 

Schauspielers ist eine Form des Sich-Erhaltens, sie zersetzt aber die Figur 

in eine Rollenhaftigkeit der Entfremdung und der Einsamkeit und 

                                                
385 Das Leben ist ein Drama, denn es ist der Raum, wo Autoritäten und Irrtümer stattfinden. 

Schopenhauer drückt sich wie folgendes aus: „Das Leben stellt sich dar als ein fortgesetzter 

Betrug, im Kleinen wie im Grossen. Hat es versprochen, so hält es nicht; es sei denn, um zu 
zeigen, wie wenig wünschenswerth das Gewünschte war: so täuscht uns also bald die Hoffnung, 

bald das Gehoffte. Hat es gegeben, so war es, um zu nehmen. Der Zauber der Entfernung zeigt 

uns Paradiese, welche wie optische Täuschungen verschwinden, wann wir uns haben hinäffen 
lassen.“ Schopenhauer, Artur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1991, S.657f. 
386 Oder an anderer Stelle lesen wir: Die Frage nach dem Ich beweist ein „Sich-Verlaufen. […] 
Jede Generation fragt erstaunt, wer bin ich und was waren meine Vorgänger? Sie sollte lieber 

fragen, wo bin ich, und voraussetzen, dass ihre Vorgänger nicht anderswie, sondern anderswo 

waren.“ (MoE, S.361). 



206 

 

thematisiert die Inszenierung des subjektiven Zerfalls.387 Auf der Bühne 

erscheint das Selbst als ein signifikantes Anderes. Anders gewendet: Der 

Figur wird zwar ihre Identität eliminiert, aber ihre individuelle Modalitäten 

(fühlen, beobachten, wissen) gehen in ein System ein, das eine mythisch-

narrative Rolle besitzt, die auf abstrakter Ebene alle individuellen und 

kollektiven Funktionen übernimmt. Euphorisch sagt Ulrich: „Es müsse ein 

Markstein sein. Es müsse ein Spiegel sein, in den die Welt blicke und 

erröte. Nicht erröte, sondern wie im Märchen ihr wahres Antlitz erschaut 

habe und nicht mehr vergessen könne.“ (MoE, S.178) Das sind die All-

Eigenschaften Musils, denn die Bühne ist das Sich-Verorten der Figur, das 

ihr die Möglichkeit gibt, sich dem gesellschaftlichen Zugriff zu entziehen. 

Die Bühne ist einerseits die Form, bzw. der Ort, wo sich Formen bilden 

und andererseits die Gestalt des unpersönlichen und sich überall 

befindenden Ichs. Auf eine Formel gebracht: Die Figuren zerbrechen das 

Ich, um es zu schonen.388 „Das Theater beweist, dass heftige persönliche 

Erlebniszustände einem unpersönlichen Zweck, einem Bedeutungs- und 

Bildzusammenhang dienen können, der sie halb und halb von der Person 

lostrennt.“ (MoE, S.366) Man sieht im Werk nicht einfach die Reflexionen 

der Figuren über ihre Identität, sondern auch die Reflexionen und die 

Handlungen, die die Negation dieser Identität in die Bedingungen des 

Findens einer wahren Identität einholen. Die Figuren dekonstruieren ihr 

Selbst, indem sie den anderen einschließen. Erst durch die Dekonstruktion 

gewinnen sie ein Selbstverhältnis, das über ihre Verluste und Versagen 

hinaus ein Spiel mit den eigenen Bedingungen der Konstitution wie der 

                                                
387 Das Spiel auf der Bühne ist zu vergleichen mit dem Trauerspiel Benjamins. Es geht um den 

existenziellen Modus der Figuren. Vgl. Gunia, Jürgen: Die Sphäre Ästhetischen bei Robert 

Musil, S.43. 
388 Sartre sagt: „Ich denke mehr und mehr daß etwas zerbrechen muß, um zur Authentizität zu 

gelangen. […] Aber ich habe mich vor den Zusammenbrüchen bewahrt.“ Hier zit. nach: Bürger, 

Peter: Das Verschwinden des Subjekts, S.176.   



207 

 

Negation ermöglicht. Es ist ein Akt von imaginärer Selbstermächtigung 

und Selbstbegründung, wobei sich die Figur der Manipulation durch andere 

nicht wehrlos ausgesetzt ist. Die Rolle des Schauspielers ist die Differenz 

zu einer gesellschaftlichen Rolle, die unecht ist. In dieser Rolle erscheinen 

die Figuren als Schauspieler, die passiv auf ihren Auftritt warten. (vgl. 

MoE, S.394) 

Mehr noch: Die Figur genießt in der Unechtheit des Spiels auf der Bühne 

das Gefühl der Aufrichtigkeit, indem sie sich ihrer Fragmentierung bewusst 

wird. Die Figur wird auf der Bühne fest-gestellt, während die Umwelt mit 

einer theatralischen Geste apostrophiert wird. Die Bühne ist somit die 

implizite Metapher der Differenz von Souveränität und Fragmentierung der 

Figur. Die Vorstellung der Figuren, dass alle Welt eine Bühne ist, ist der 

Rahmen der Rahmen,389 der nur durch den Rahmen innerhalb des Rahmens 

sichtbar gemacht werden kann. Systemtheoretisch gesprochen: „Die 

Paradoxie des zweiten Wiedereintritts der Form besteht in folgendem: Das 

Stück, das im Stück enthalten und gerahmt ist, enthält und rahmt zugleich 

das Stück, in dem es enthalten ist. Die Form in der Form ist die Form der 

(enthaltenden) Form.“390 In diesem Sinne ist auch die 

Abschirmungsfunktion der ‘Wand’ Musils als Metapher des Rahmens zu 

interpretieren bzw. als Metapher der Geschlossenheit der Figur: „Da war 

etwas in ihm, das hatte nirgends bleiben wollen, hatte sich die Wände der 

Welt entlang gefühlt und gedacht, es gibt ja noch Millionen anderer 

Wände.“ (MoE, S.153)    

                                                
389 „In der Schrift spielt sich somit medial und semiotisch fundiert das Drama des Subjekts 

zwischen Instantiierung und Selbstverwerfung ab – und Literatur, (…), ist der paradigmatische 
Ort hierfür. Es ist das Drama der Differenzialität, die entdifferenzialisiert wird, für das Literatur 

als Medium die Bühne abgibt: Weder Bedeutung noch Intention können sich im Kontext der 

Schrift halten, und statt dessen tritt die prozessuale Aktualisierung von Sinnpotenzialen auf, die 
durch das Wechselspiel von Differenzialität und Entdifferenzialisierung bestimmt wird, aber 

nicht mehr vollständig kontrollierbar ist.“ Jahraus, Oliver: Literaturtheorie, S.156. 
390 Baecker, Dirk: Probleme der Form, S.38. 



208 

 

Halten wir fest: Der Roman setzt seinen Rahmen, indem er sich von der 

Welt unterscheidet. Innerhalb dieser Rahmen setzen die Figuren ihre 

eigenen Rahmen, indem sie in den Roman eine zweite Form einführen, 

nämlich die Unterscheidung von Wirklichkeit und Illusion. Der Roman ist 

somit durch den Prozess der selbstreferentiellen Internalisierung und der 

Externalisierung der Beobachtung der Figuren konstituiert. Das 

Erzählgeschehen wird durch die Theaterhaftigkeit der Szenen wie auch des 

Erlebens der Figuren zu einem Spiel „mit aufgedeckten Karten“. (MoE, 

S.1820) Die Theatralität als aller Transzendenz entrücktes Konzept erweist 

sich als jenes Strukturmoment, das nach der Schicksalssemantik des 19. 

Jahrhunderts dem Autor die Möglichkeit eröffnet, eine Welt zu 

konstruieren, in der keine Notwendigkeit als höhere Instanz auszumachen 

ist. So entsteht ein Raum, der das Künstliche, das Artifizielle der Figuren 

sichtbar macht in der Beobachtung zweiter Ordnung. Die Figuren sehen 

sich selbst als Darsteller und als Zuschauer. Der Autounfall und das 

Irrenhaus werden als Schauspiele dargestellt. Tuzzis Haus ist ein Theater 

und im Diotimas Haus beobachten alle Figuren andere Figuren. Ulrichs 

Freundin Leontine ist eine Varietesängerin, Walter spielt Klavier, Rachel 

und Soliman treten im theatralischen Werk der Parallelaktion auf. Ulrichs 

und Agathes Gespräche haben stumme Zuschauer und der andere Zustand 

ist ein Schauspiel von Seelen- und Gartenlandschaft. 

Die Transformation der Figur auf die Bühne ist zwar eine Transformation 

in  die Szene des Zurückgewiesen- und Verlassenwerdens, der tiefen 

Beschädigung, aber auch des arroganten und trotzigen Durchhaltens, des 

Sich-Enthaltens gegen Störungen. Die Figur hat zwar ihre  Souveränität im 

gesellschaftlichen Geschehen verloren, aber nicht ihre souveräne Distanz 

gegenüber ihrer Umwelt und gegenüber sich selbst. Die Theater-

Vorstellung der Figuren ist die Befreiung der Figuren von 



209 

 

gesellschaftlichen Rollen, ihr anderer Zustand, ihr eigenes Welttheater.391    

Was dabei bleibt, ist eine entmachtete, aber dafür entlastete Person in der 

Re-vision der Beobachtung. Die verbliebene abstrakte Figur nimmt durch 

ihre Projektion eine narrative Funktion. Das Selbst existiert nicht im 

Phänomen des Schreis, sondern im Phänomen der Performanz. Pointierter 

drückt sich das bei Ulrich aus, dessen Situation im Roman mit dem 

„Warten eines Gefangenen auf die Gelegenheit des Ausbruchs“ (MoE, 

S.356) parallelisiert wird. Das Er-warten392 ist die Thematisierung der 

Autopoiesis der Figur, deren Apotheose in der Vorstellung der Bühne und 

der Erzählung des eigenen Lebens sich ausdrückt.393 In Analogie zum 

Bühnen-Motiv steht auch das Motiv der Insel-Erfahrung bei Walter und 

Ulrich oder der Raum des Gartens bei Ulrich und Agathe: 

 

[…] er legte sich am Inselrand zwischen die Gesellschaft von Meer, Fels und Himmel. Das ist 

nicht anmaßend gesagt, denn der Größenunterschied verlor sich, so wie sich übrigens auch der 

Unterschied zwischen Geist, tierischer und toter Natur in solchem Beisammensein verlor und 

jede Art Unterschied zwischen den Dingen geringer wurde. Um das ganz nüchtern 
auszudrücken, diese Unterschiede werden sich wohl weder verloren noch verringert haben, aber 

die Bedeutung fiel von ihnen ab, man war ‘keinen Scheidungen des Menschentums mehr 

untertan’, genau so wie es die von der Mystik der Liebe ergriffenen Gottgläubigen beschrieben 
haben. (MoE, S.125)  

 

Eben hieraus leitet sich die Figur als eine beglückende im Spiel zwischen 

Identität und Nicht-Identität ab. Im versöhnten Raum der ästhetischen 

Trance der Bühne und der Insel schlagen sich die Angst und die 

Lebensmüdigkeit in die Evidenz der glücklichen Selbstbeobachtung um: 

„das unbeschreibliche Gefühl […], die Arme auszubreiten und von einer 

                                                
391 Die barocke Welttheater-Matapher wird bei Musil soweit individualisiert, dass das 

Individuum andere Welten projiziert, in denen es auch leben kann.  
392 Die Lebenseinstellung Ulrichs als Erwarten erinnert uns an die surrealistische „unendliche 

Erwartung“. 
393 Richard Rorty spricht davon, „das eigene Leben als Kunstwerk zu gestalten“. Rorty, Richard: 
Solidarität oder Objektivität, S.55. Es geht um die Schaffung von Freiheitsräumen für die 

,,private Vervollkommnung - ein selbsgeschaffenes, autonomes, menschliches Leben.“ Rorty, 

Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S.12. 



210 

 

Welle der Schöpfung gehoben zu werden!“ (MoE, S.246) Das Zitat macht 

deutlich, dass Distanz als Abschirmung des Eigenen in eine 

Weltbemächtigung überführt wird. Die Glückserfahrungen der Figuren sind 

ekstatische Erfahrungen, die sich aus der Distanz heraus Gewissheit bzw. 

Evidenz gewinnen. Luhmann notiert diesbezüglich: Es geht dabei um eine 

„Steigerung des Sehens, Erlebens, Genießens durch Distanz.“394 Durch 

diese Distanzierung, die auch die Kategorie der Selektion bzw. der Wahl 

impliziert, erlangt die Figur ihre reflexive Identität bzw. das Bewusstsein 

des anderen Zustandes: Der andere Zustand ist das „Bewusstsein davon, in 

einem Zustand zu sein, das Bewusstsein wenigstens von der Möglichkeit 

einschließt, einmal in einem anderen Zustand zu sein.“395 Musil spricht von 

einem Vorgang, der „ein zweites, höheres Bewusstsein zu bilden 

vermöchte“ (MoE, S.806), wobei das Selbst nicht ein Gegebenes, sondern 

ein Selbst in seiner vollen Komplexität ist. An anderer Stelle lesen wir: 

„[…], aber vielleicht gehen wir dann, wenn die falsche Bedeutung, die wir 

der Persönlichkeit geben, verschwindet, in eine neue ein wie in das 

herrlichste Abenteuer.“ (MoE, S.572) Man fühlt, „dass Tod und Schrecken 

nicht das letzte Wort der Wahrheit sein werden.“ (MoE, S.859) Musils 

Postulat, „den inneren Menschen (zu) erfinden“396, betrifft eine 

Identitätsbildung, die nicht der Fremdreferenz, sondern der Selbstreferenz 

absichern kann, im Sinne aber der Sebstbestimmung und nicht der 

Sebstsucht,397 die sich nicht an der Eroberung von begehrten oder von 

verbotenen Objekten orientiert. Es handelt sich um „ein Gefühl, das nicht 

Gefühl für etwas ist; ein Gefühl ohne Begehren, ohne Bevorzugung, ohne 

                                                
394 Luhmann, Niklas: Liebe als Passion, S.172. 
395 Zit. in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und Personalität, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S.193f. Anm.18. 
396 Musil, Robert: Gesammelte Werke, Bd. 2, S.1029. 
397 Ähnlich Rorty spricht nicht von Selbstfindung, sondern von Selbsterfindung: Kontingenz, 

Ironie und Solidarität, S.117. 



211 

 

Bewegung, ohne Kenntnis, ohne Grenzen; ein Gefühl, zu dem kein 

bestimmtes Verhalten und Handeln gehört, jedenfalls kein ganz wirkliches 

Verhalten […]“. (MoE, S.1290) Es geht also nicht um die Erlangung zu 

einer Substanz apriori, sondern um die Konstitution des Selbst der Figuren, 

denn sie allein „in der feinen Unterwäsche ihres Bewusstseins wussten 

[…], wer sie seien“ (MoE, S.10), denn das, was Identität genannt wird, eine 

bewusste Selbsttäuschung, ein selbstbewusstes Konzept ist, welches 

konstituiert wird nicht durch Kausalität, sondern durch Freiheit und 

Spontaneität.398 

  

Er wusste, dass er immer von neuem nichts als den entgegengesetzten Irrtum beging wie 
W(alter). Durch diesen Irrtum entstand eine Auflösung ohne Kern; der Mensch verlor sich in 

einem Strahlenraum; er hörte auf, ein Ding, mit allen köstlichen wie zufälligen Begrenztheiten, 

zu sein; er wurde in der höchsten Steigerung so gleichgültig gegen sich selbst, dass das 
Menschliche gegenüber dem Unmenschlichen nicht mehr Bedeutung hat wie das Stückchen 

Kork, an dem ein Magnet angebracht ist, der es in einem Netz von Kräften kreuz und quer zieht. 

(MoE, S.1574) 

  

Die Figur ist zwar fragmentiert, aber nicht tot, was schon im ersten Kapitel 

in der Metapher des Unfalls als Hoffnung ausgedrückt wird. Es gibt immer 

eine rettende Wendung. Die Vergesellschaftung der Figur ist eine hilflose 

Reaktion auf den Tod des Ichs, aber auch eine Notwendigkeit. Der 

kulturelle Apparat der Institutionen, der Ideologien und der Moral sind 

„grausam“, aber „unentrinnbar“, denn ohne diese ist „der Einzelne […] ein 

Nichts“.399 Die Spaltung des Subjekts in Selbst- und Fremdreferenz ist 

nicht der Schmerz der Selbstentfremdung, sondern der Schrei der 

Empörung über die doppelgängerische und konkurrenzhafte Selbstreferenz: 

 

                                                
398 Im Unterschied zur „Kausalität nach Gesetzen der Natur“. Kant, Immanuel: Kritik der reinen 

Vernunft, hg. von Wilhelm Weischedel, Bd. III, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, S.308- 313. 
399 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.675. 



212 

 

Zwei Ulriche gingen in diesem Augenblick. Der eine sah sich lächelnd um und dachte […] ‘Da 

habe ich also einmal eine Rolle spielen wollen’ […] Eben während der eine mit diesen 

Gedanken lächelnd durch den schwebenden Abend ging, hielt der andere die Fäuste geballt […] 
woran er dachte, war, eine Beschwörungsformel zu finden, einen Griff, den man vielleicht 

packen könnte, den eigentlichen Geist des Geistes, das fehlende, vielleicht nur kleine Stück, das 

den zerbrochenen Kreis schließt. (MoE, S.159) 

   

Der Schmerz äußert in der Kommunikabilitätsform des Leidens den 

Kollaps der Welt, der jedoch durch Sinn ausgeglichen wird. Wenn die 

Figur schmerzt, dann nur um die Aufmerksamkeit des Bewusstseins in eine 

andere Richtung zu lenken, um seine Operationen zu reizen. 

  

Alles das - ! […] Er hatte es nicht zu sich gesagt, er hatte es laut gesagt, schloß jäh die Lippen 

und führte den Satz nur stumm zu Ende: ‘Alles das muß entschieden werden!’ Er wollte nicht 

mehr im Einzelnen wissen, was ‘alles das’ sei; ‘alles das’ war, was ihn beschäftigt und gequält 
und manchmal auch beseligt hatte, seit er seinen ‘Urlaub’ genommen, und in Fesseln gelegt wie 

einen Träumenden, in dem alles möglich ist bis auf das einen, aufzustehn und sich zu bewegen; 

alles das führte auf Unmöglichkeiten, vom ersten Tag bis zu den letzten Minuten dieses 

Nachhausewegs! (MoE, S.653) 

 

Sinn ist die andere Seite des Leids, die zum Möglichkeitsdenken 

ermöglicht. Zur weiteren Verdeutlichung: Die Figuren leben in der 

Differenz von Schmerz und Sinn, in der Differenz von Distanz und 

Reintegration in die Welt. Auch das Motiv der Gewalt oder der Liebe in 

der Selbst- und Fremdbeobachtung ist Bewegung zur Übereinstimmung mit 

der Welt, ist Annäherung zur Welt. 

Im Roman erscheinen die Figuren marionettenhaft, wenn man sie von 

außen beobachtet, weil sie nicht nur in der Unterscheidung von Identität 

und Nicht-Identität oszillieren, bzw. weil sie in einer diskontinuierlichen 

Relation mit dem Geschehen stehen, das sich in ihrer Umwelt abläuft. 

Dieser Realitätsverlust wird dadurch verstärkt, dass der Roman 



213 

 

kausalbedingte Erklärungen durch Fragen der Motivationen ersetzt.400 Das 

Erleben der Figuren wird völlig von inneren Motiven gesteuert, die später 

zurückgenommen werden, sodass sie den Anschein von Unmöglichkeit 

geben. Das Schwanken in der Unterscheidung von Identität und Nicht-

Identität zeigt sich besonders in der wechselnden Übernahme der Figur in 

den Positionen von Beobachter und Beobachtetem. Das Kreuzen der Rollen 

erfolgt auf dem Wege der Lüge. Die Lüge führt die Figuren zum Leben im 

Modus des ‘als ob’ in der spezifischen Form der Verfügbarmachung des 

Lebens durch die Irrealität und in der Wahrheit der Ent-scheidung auf der 

Beobachter-Bühne, wo sie Beobachter werden, die beobachtet werden in 

einer rückhaltloser Apotheose des eigenen Bewusstseins. Ihre Wahrheit 

liegt innerhalb ihrer Vorstellung bzw. Verstellung, dass sie auf der Bühne 

spielen, oder dass sie etwas erzählen. Damit erreichen sie nicht den 

Schmerzpunkt der Nichterfüllung von Wünschen, weil sie ihre 

Manifestationen selbst aufheben.401 

 

Es hieße also ungefähr soviel wie schweigen, wo man nichts zu sagen hat; nur das Nötige tun, 

wo man nichts Besonderes zu bestellen hat; und was das Wichtigste ist, gefühllos bleiben, wo 

man nicht das unbeschreibliche Gefühl hat, die Arme auszubreiten und von einer Welle der 
Schöpfung gehoben zu werden! Man wird bemerken, dass damit der größere Teil unseres 

seelischen Lebens aufhören müsste, aber das wäre ja vielleicht auch kein so schmerzlicher 

Schaden. (m.H.) […] Es würde dann allerdings nicht viel Gutes geschehn, aber einiges 
Besseres; es würde kein Talent übrig bleiben, sondern nur das Genie; es würden aus dem Bild 

des Lebens die faden Abzugbilder verschwinden, die aus der blassen Ähnlichkeit entstehen, 

welche die Handlungen mit den Tugenden haben, und an ihre Stelle deren berauschendes 

Einssein in der Heiligkeit treten. (MoE, 245f.) 

  

Konkreter ausformuliert bedeutet das, dass die Identität der Figuren einmal 

der Fremdreferenz dient, ein anderes Mal der Selbstreferenz. Aber die 

                                                
400 Vgl. Glander, Kordula: ‘Die Straßenwände wanken wie Kulissen.’ Erzählte Wirklichkeit in 

Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften, in: Musils anders. S.211- 227, hier 212. 
401 „Kurz bevor der Schmerz tatsächlich einsetzte, wurde er schon gedacht, an der späteren 

Schmerzstelle.“ Handke, Peter: Die Geschichte des Bleistifts. Hier zit. in: Fuchs, Peter: Theorie 

als Lehrgedicht, S.64, Anm. 99. 



214 

 

Unmöglichkeit der Figuren individuell und sozial als Einheit zu leben, ist 

nur eine episodische Unmöglichkeit. Das ist der Inhalt bzw. der Stoff der 

Romans, nämlich wie die Bewusstseinsvorgänge zum Machtinstrument 

werden, das in der Zersetzung der ‘Anmaßung’ der Dingwelt die gelungene 

Herrschaft der Reflexion über das Materielle besiegelt, nämlich die 

Befreiung von den „erstarren gelassene(n) Gleichnisse(n)“, auf die sich das 

Leben stützt. (MoE, S.574) Der Begriff der Freiheit als Manifestationsform 

der Figur ist der Antipode der Erstarrung. Sowohl aus der Perspektive des 

Erzählers als auch aus der Perspektive der Figur selbst bzw. aus den 

Perspektiven anderer Figuren werden Bewusstseinskonstruktionen und -

dekonstruktionen nach der Differenz zwischen „tiefste[m] Zwang und 

höchste[r] Freiheit“ (MoE, S.1421) beobachtet. Der Ausweg aus der 

Differenz ist nach Musil der Weg des gerechten Lebens, in dem wir 

zurechnungsfähig werden, um die „Kräfte […], (die) in uns und um uns 

abhängen“ (MoE, S.1696) beeinflussen zu können. So endet das Werk mit 

einem unendlich verzögerten402 Versprechen, mit einem testamentarischen 

Versprechen403, das seine Struktur leitet, denn ihm fehlt der Schluss, der 

Punkt: 

 

Das versprochene Wort verliert seinen Eigensinn und gewinnt Nachbarsinn. (…) Die Nacht 

schließt alle Widersprüche in ihre schimmernden Mutterarme, und an ihrer Brust ist kein Wort 
falsch und keins wahr, sondern jedes ist die unvergleichliche Geburt des Geistes aus dem 

Dunkel, die der Mensch in einem neuen Gedanken erfährt. So hat jeder Vorgang in 

Mondnächten die Natur des Gesteigerten. Er hat die Freigebigkeit und Entäußerung. Jede 

Mitteilung ist eine neidlose Teilung. Jedes Geben ein Empfangen. (MoE, S.1084) 

 

                                                
402 „Kunst (hat) offenbar eine Aufgabe der Verzögerung und Reflexivierung (…) in der 

bildenden Kunst ein längeres Sichaufhalten beim selben Objekt (was im Alltagsleben ganz 

ungewöhnlich wäre) und in der Textkunst, vor allem in der Lyrik, eine Verzögerung des 
Lesens.“ Luhmann, Niklas: Kunst der Gesellschaft, S.27. 
403 „Jedes Graphem ist seinem Wesen nach testamentarisch.“ Derrida, Jacques: Grammatologie. 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998,  S.120. 



215 

 

Mehr noch: Das Werk bewirkt beim Leser eine Reflexivität bzw. eine 

Verlängerung des Lesens und des Verstehens404, die eine Möglichkeit von 

memorieller Konsistenzprüfung des eigenen Lebens bildet: 

 

Immer wieder war die große Probe das Meer [...] Es waren keine Gegner mehr da, man war 

allein hier oben; der Abstoß [...] welchen ein phantasievoller Mensch dadurch emfängt, daß er 
sich vom Alltag losreißt, war verbraucht [...] Das Meer war wie eine unerbittliche Geliebte und 

Nebenbuhlerin; jede Minute war eine vernichtende Gewissensforderung. Vor dieser Weite, die 

jeden Widerstand einzog, fürchteten sie, ohnmächtig zusammenzubrechen. Dieses ungeheuer 
Gedehnte war - ein wenig langweilig [...] Diese Verantwortlichkeit für jede kleinste Bewegung 

war [...] etwas leer [...]. (MoE, S.1456) 

 

Der Roman enthält zahlreiche Topographien der Zurückhaltung, des 

Verstecks und des distanzierten Geschehens, wie der Garten, das Zimmer, 

das Fenster, die Bühne. Diese Verortung der Figuren parodiert ihre 

gesellschaftliche Umwelt bzw. ihr Leben, zumal diese Parodie durch das 

Motiv des ironischen Lachens verstärkt wird, das die Differenz vom 

Tragischen (Erschrecken) und Komischen (Lachen) ausdrückt: Die Menge 

der am Protest Beteiligten löst sich an den Rändern, um  

 

in die Kulisse zu verschwinden (…); es wäre unsinnig gewesen, ohne Zuschauer weiter zu 

drohen, und auf eine Weise, die ihnen ganz natürlich vorkam, verschwand im selben 

Augenblick die Erregung aus ihrem Gesicht, ja es gab nicht wenige, die lachten und sich 
fröhlich zeigten, wie auf einem Ausflug. Und auch Ulrich, der das beobachtete, lachte, aber die, 

welche nachkamen, meinten, das sei der lachende Graf, und ihr Zorn steigerte sich furchtbar, 

und Ulrich lachte nun erst gar über das ganze Gesicht. (MoE, S.631) 

 

Dieses ironische Lachen Ulrichs in der Figur des Grafen  bestätigt 

Luhmanns Postulat über das Verhältnis von Kunst und Leben: „Da das 

Kunstwerk existiert und real überzeugend [...] erlebt werden kann, kann 

etwas mit der Welt nicht stimmen. Mit der Welt! – und gerade nicht mit der 

Kunst, die ihre eigenen Möglichkeiten ja ersichtlich beherrscht.“405 Durch 

                                                
404 Die unnötige Breite des Romans sei eine Funktion des Verständnisses. (vgl. MoE, S.1939) 
405 Luhmann, Niklas: Das Kunstwerk und die Reproduktion der Kunst, S.385. 



216 

 

das zur Beobachtung gebrachte Lachen wird das Moment einer 

Pauschalabweisung der Umwelt und ihrer Kultur als System ausgedrückt, 

zumal die Enthobenheit der Figur in der irrealen Präsenz inszeniert wird. 

Aber dieses Lachen ist nicht mit Komik zu verbinden, sondern Reflexion in 

der Form der Kommunikation. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



217 

 

III. Ausblick 

 

Am Ende der Arbeit lässt sich feststellen, dass auf Musils Roman das 

systemtheoretische Postulat, Literatur als Vollzug von Gesellschaft zu 

verstehen, völlig zutrifft. Das wird durch die Problematik Musils „wie soll 

man leben“ explizit ausgedrückt. Dabei erscheint es notwendig, auf den 

Begriff der Funktion zurückzugreifen. Die Funktion der Literatur ist die 

Wirklichkeit aus einer anderen Perspektive derselben Wirklichkeit zu lesen 

bzw. dem Leser eine Vergleichsdirektive, einen Richtungssinn zu geben, 

das narrative Geschehen in die Lebenspraxis zu überführen. Funktion der 

Literatur ist im Rahmen der Systemtheorie, die Welt mit einer anderen 

Version der vertrauten Realität zu konfrontieren und so die Kontingenz der 

normalen Weltsicht zu thematisieren.406 Ulrich formuliert pointiert: Das 

literarische Werk ist „das ungeschriebene Gedicht seines Daseins, (das) 

dem Menschen als Niederschrift, als Wirklichkeit und Charakter entgegen 

(tritt).“ (MoE, S.251) 

So besehen, ist Literatur eine Form der Kommunikation, das heißt „eine 

Form der Teilung des Kommunikationsraums.“407 Literatur setzt als 

Kommunikation einen Schnitt in die Welt, wie auch die folgende Passage 

im Roman bezeugt: 

 

Jedes große Buch atmet diesen Geist aus, der die Schicksale einzelner Personen liebt, weil sie 
sich mit den Formen nicht vertragen, die ihnen die Gesamtheit aufnötigen will. Es führt zu 

Entscheidungen, die sich nicht entscheiden lassen; man kann nur ihr Leben wiedergeben. [...] 

Vollends ein Gedicht mit seinem Geheimnis schneidet ja den Sinn der Welt, wie er an 
tausenden alltäglichen Worten hängt, mitten durch und macht ihn zu einem davonfliegenden 

Ballon. (MoE, S.367) 

 

                                                
406 Luhmann, Niklas: Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der Kunst, S.381f. 
407 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.350. 



218 

 

Daran anknüpfend kann man mit Luhmann den Roman als 

„Kompaktkommunikation“408 als doppelte Markierung bzw. Signifikanz 

von Wort und Schrift definieren: „Die erste und zwar absolute 

Gleichzeitigkeit (von Wort und Schrift) lag darin, dass das Sprachorgan 

selbst schreibt, um zu sprechen. Nur der Buchstabe spricht, oder besser: 

Wort und Schrift sind gleich an ihrem Ursprung eines, und keines ohne das 

andere möglich.“409 Die Kompaktform der literarischen Kommunikation 

steht im Gegensatz zu der Alltagskommunikation. Clarisse bringt das auf 

den Punkt: „Sie wusste, was sie meinte, aber in der gewöhnlichen Sprache, 

wo die Wörter nicht definiert sind, kann sich kein Mensch eindeutig 

ausdrücken.“ (MoE, S.856) In diesem Sinne ist Literatur Kommunikation 

und Widerstand von Kommunikation zugleich. Diesen Zweck erfüllen die 

zahlreichen kühnen Metaphern des Romans, wobei konventionelle 

Sprachnormen gebrochen werden. Literatur ent-ereignet somit 

Kommunikation und wird zum Schweigen verurteilt.410 Der dritte Teil des 

zweiten Buches endet mit einem Kapitel, dessen Titel ist: „Ein großes 

Ereignis ist im Entstehen. Aber man hat es nicht bemerkt“. 

Das impliziert weiter, dass der Leser in die Position des Beobachters tritt. 

Er ist bei Musil der Passant, dem die Geschwister bei ihren 

Gartengesprächen in einem „Halbversteck“ (MoE, S.1315) lauern. Die 

Gespräche im Garten wenden sich an den Passanten: „‘Möchtest du nicht 

einen anhalten und mit ihm ein Gespräch beginnen?’ versuchte sie ihn.“ 

Ulrich darauf: „Was dächte er wohl bei unserem Anruf, nachdem er seinen 

                                                
408 Ebd., S.90. 
409 Ebd., S.61. 
410 Nach Lessing ist Literatur Kommunikation, die der Sprache als Medium bedarf und noch die 

paradoxe Geste des Verstummens so inszeniert, dass man Mitteilung und Information an ihr 
unterscheiden kann, als beredtes Schweigen verstanden werden muss, das darüber informiert 

dass es nicht sagen kann, was es will. G.E. Lessing: Sämtliche Schriften, Bd. 10, 3. Aufl., 

Berlin: de Gruyter 1968, S.190. 



219 

 

Schritt unwillkürlich verlangsamt hat und ehe er ihn scheu verdoppelt?“ 

(MoE, S.1406) Wohlgemerkt: Die Aporie Ulrichs äußert die Situation des 

Lesers als Beobachter, der das Werk zu verstehen versucht: „Alles, was 

gesagt wird, wird von einem Beobachter gesagt. Der Beobachter spricht 

durch seine Äußerung zu einem anderen Beobachter, der er selbst sein 

könnte; alles, was den einen Beobachter kennzeichnet, kennzeichnet auch 

den anderen.“411 Das Lesen als Verstehen wird illustrativ in der folgenden 

Passage beschrieben: 

 

Das Verstehen macht einem unstillbaren Staunen Platz, und das geringste Erlebnis – dieses 

Fähnchen Gras oder die sanften Laute, wenn deine Lippen da drüben ein Wort aussprechen – 
wird unvergleichbar, welteinsam, hat eine unergründliche Selbstischkeit und strömt eine tiefe 

Betäubung aus […]! (MoE, S.1090) 

 

Das Halbversteck der Figuren lässt sich systemtheoretisch wie folgt lesen: 

Das Verstehen eines Werkes bezieht auch das ein, was das Werk zwar nicht 

erzählt, aber mitmeint. Das Mitgemeinte bildet den Kontext des Werkes. 

Anders gewendet: Werke bekommen ihre Bedeutung nicht durch eine 

Identifikation mit ihren Kontexten, sondern umgekehrt durch Negation des 

im umwelthaften, kontingenten Kontext des je Gemeinten bzw. durch ihre 

Differenz zu ihrem Kontext. Ihre Bedeutung findet in ihrer 

kontextdifferenziellen Kommunikation statt. 

Übersetzt man das auf den Roman, lässt sich der bevorstehende Krieg als 

die Negativseite des Romans feststellen. Der Roman steht in einem 

konkreten Spannungsverhältnis zur sozialen Umwelt des Krieges.412 Der 

Krieg wird dissoziativ in den Roman eingeführt und erscheint als eine re-

entry Figur, während er als ein verwirrender und schockierender Widerhall 

                                                
411Humberto R. Maturana: Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von Wirklichkeit: 

Ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie, S.34. 
412 Vgl. Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Kommunikation und Differenz, S.19. 



220 

 

von Informationen empfunden wird, der die Figuren zum pathologischen 

Verhalten und zum Identitätszerfall führt. 

Verdeutlicht wird das bei Diotima. Für sie figuriert in der Person des 

Generals „ein Angsttraum“, der „von unbegreiflichen helfenden Kräften 

gelenkt, […] überall auftauchte, wohin sie sich wandte.“ (MoE, S.585) 

Das, was Diotima in der Person des Generals fürchtet, ist der Krieg. 

General Stumm erscheint bei der pazifistischen Parallelaktion als der vom 

Kriegsministerium Entsandte und als solche ruft er bei Diotima eine 

grundlose Angst aus:  

 

Diesmal war das lediglich Nervöse des Vorgangs, dem kein Inhalt entsprach, noch deutlicher; 
dieser dicke Offizier trieb ihr die Tränen aus den Augen wie eine Zwiebel, ohne dass ein 

vernünftiges Gefühl mitsprach. Mit Recht wurde sie davon beunruhigt: eine ahnungsvolle Angst 

sagte ihr, dass irgendein unsichtbarer Wolf um ihre Hürden schleiche und dass es hoch an der 
Zeit sei, ihn durch die Macht der Ideen zu bannen. (MoE, S.268) 

 

Der Roman teilt uns pathologische Symptome und Ängste bei den Figuren 

mit, aber seine Information, die Information des Krieges wirkt auf 

unheimliche Weise in die Figuren hinein, sie schwebt gewissermaßen 

gespenstisch im Werk. Er ist der mitfungierende appräsentierte Horizont. 

Die Geschichte des Krieges wird in den Ereignissen des Romans vergessen 

und zugleich bildet sie die Geschichte einer Epoche aus. Musil formuliert 

explizit die Bedeutung seines Romans: „Immanente Schilderung der Zeit, 

die zur Katastrophe geführt hat, muss den eigentlichen Körper der 

Erzählung bilden, den Zusammenhang, auf den sie sich immer 

zurückziehen kann, ebenso wohl wie den Gedanken, der bei allem 

mitzudenken ist.“ (MoE, S.1375) 

Das Werk versucht nicht die vorhandene Welt zu substituieren durch eine 

fiktive Welt, sondern diese eine Welt zu ent-setzen, zu erschüttern, ihre 



221 

 

Kulissen zu entlarven413, indem es die Welt zum Rahmen macht, bzw. 

indem verschiedene Beobachter (die Figuren, der Erzähler, der Leser) 

Dasselbe verschieden beobachten, aber alle zusammen befinden sich im 

unmarked space der unerwähnten Seite aller Unterscheidungen.     

“Die Konstruktion des Anfangs durch ‘Triff eine Unterscheidung’ muss im 

Nachhinein, am Ende (am Anfang) substituiert werden durch: ‘Sei ein 

Beobachter!’“414, weil man nicht durchschauen kann. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                
413 Vgl. Waldenfels, Bernhard: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, 

S.176. 
414 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht, S.116. 



222 

 



223 

 

IV. LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

Primärliteratur 

 

 

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften, 2 Bände, Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt 1996. 

--:  Prosa und Stücke. Kleine  Prosa.  Aphorismen.  Autobiographisches, 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1983. 

--:  Essays und Reden. Kritik, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1983. 

--:  Tagebücher, 2 Bände, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1983. 

 

 

Sekundärliteratur 

 

 

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1966. 

Alt, Peter-André: Ironie und Krise. Ironisches Erzählen als Form                                                                          

ästhetischer Wahrnehmung in Thomas Manns ‘Der Zauberberg’ und                               

Robert Musils ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Frankfurt a.M.: Peter 

Lang Verlag 1985. 

Arlt, Herbert/Diersch, Manfred: Sein und Schein – Traum und                 

Wirklichkeit. Zur Poetik österreichischer SchriftstellerInnen im 20.          

Jahrhundert, Europäische Hochschulschriften: Reihe I, Deutsche 

Sprache und Literatur: Bd./Vol. 1442, Frankfurt a.M.: Peter Lang 

1994. 



224 

 

Arntzen, Helmut: Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, in: Romane 

des 20. Jahrhunderts, Bd. 1, Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1993. 

Assmann, Aleida: Die Sprache der Dinge. Der lange Blick und die wilde 

Semiose, in: Materialität der Kommunikation, 2. Aufl., Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1995, S.237-251. 

--:   Gedächtnis als Leitbegriff der Kulturwissenschaften, in: Musner,   

Lutz/Wunberg, Gotthart (Hrsg.): Kulturwissenschaften. Forschung – 

Praxis – Positionen. Wien: WUV 2002, S.27-45. 

--/ Assmann, Jan: Exkurs: Archäologie der literarischen Kommunikation,   

in: Pelchivanos, Miltos/Rieger, Stefan u.a. (Hg.): Einführung in die 

Literaturwissenschaft, Stuttgart: J. B. Metzler/Carl Ernst Poeschel 

1995. 

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und 

politische Identität in frühen Hochkulturen, München: Beck 1997. 

Bachelard, Gaston: Die Poetik des Raumes, in: Luhmann, Niklas /  

Friedrich D. Bunsen / Dirk Baecker: Unbeobachtbare  Welt. Über 

Kunst  und Architektur, Bielefeld: Cordula Haux 1990, S.70-79. 

Bachtin, Michail: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur  

historischen Poetik, hg. von Kowalski, Erward Wegner, Michael, 

übers. von Dewey, Michael, Frankfurt a.M.: Fischer 1989. 

--:  Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur.   

Frankfurt a.M.: Fischer 1990.   

Baecker, Dirk: Probleme der Form, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993. 

--:  Wozu Systeme?, Berlin: Kulturverlag Kadmos 2002. 

--:   (Hg.): Niklas Luhmann. Einführung  in  die  Systemtheorie,  2.  Aufl.,  

Heidelberg: Carl-Auer 2004. 

--:   Niklas Luhmann. Einführung in die Systemtheorie, 2. Auf., 

Heidelberg: Carl-Auer  Verlag 2004. 



225 

 

Balazs, Bela: Der sichtbare Mensch oder die Kultur des Films, Frankfurt   

a .M.: Suhrkamp: 2001. 

Bateson, Gregory: Geist und Natur: Eine notwendige  Einheit. Aus dem     

 Amerikanischen von Hans Günter Holl, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 1982. 

Bauer, Sibylle/Drevermann, Ingrid: Studien zu Robert Musil, Köln: Böhlau 

Verlag  1966. 

Baumann, Zygmunt: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der   

Eindeutigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer 1995. 

Bausinger, Wilhelm: Studien zu einer historisch – kritischen Ausgabe von   

Robert Musils Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Hamburg: 

Rowohlt 1964. 

Baxmann, Inge: Die Gesinnung ins Schwingen bringen. Tanz als 

Metasprache und Gesellschaftsutopie in der Kultur der zwanziger 

Jahre, in: Materialität der Kommunikation, 2. Aufl., Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1995, S.360-373. 

Becker, Frank / Becker, Elke-Reinhardt: Systemtheorie. Eine Einführung   

für die Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt/New York: 

Campus Verlag 2001. 

Becker, Sabina: Von der ‘Trunkensucht am Tatsächlichen’: Robert Musil  

und menschliche Moderne, in: Musil-Forum, Bd. 29, hg. von 

Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de 

Gruyter 2007, S.140-160. 

Berg, Henk de / Prangel, Matthias (Hg.): Systemtheorie und Hermeneutik, 

Tübingen / Basel: Francke 1999.  

--:  Kommunikation und Differenz: Systemtheoretische Ansätze in der 

Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag 

1993. 



226 

 

Bernhard, Thomas: Der Keller. Eine Entziehung, Salzburg: Residenz 1976. 

Biebuyck, Benjamin: Ein inniges Ineinander von Bildern. Versuch einer 

Valenzumschreibung von Verbalmetaphorik und indirektem 

Vergleich im ersten Buch von Robert Musils ‘Der Mann ohne 

Eigenschaften’, in:   Martens, Gunther / Ruthner, Clemens / De Vos, 

Jaak (Hg.): Musil anders.   Neue Erkundungen eines Autors zwischen 

Diskursen, Bd. 11, Bern: Peter Lang 2005, S.171-210. 

Berger, Ingrid: Musil mit Luhmann. Kontingenz – Roman – System,   

München: Wilhelm Fink Verlag 2004. 

Berger, L. Peter: Das  Problem der mannigfaltigen Wirklichkeiten: Alfred 

Schütz und Robert Musil, in: Grathoff, Richard / Waldenfels, 

Bernhard (Hg.): Sozialität und Intersubjektivität. Phänomenologische 

Perspektiven der Sozialwissenschaften im Umkreis von Aron 

Gurwitsch und Alfred Schütz, München: Wilhelm Fink Verlag 1983. 

Blumenberg, Hans: Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit des Romans, in: 

Poetik und Hermeneutik, Jauß, Hans-Robert (Hg.): Bd. 1: 

Nachahmung und Illusion, 2. Aufl., München: Wilhelm Fink Verlag 

1969, S.9-27. 

--:  Ein mögliches Selbstverständnis, Stuttgart: Philipp Reclam 1997. 

Boenicke, Rosemarie: Ritualisierung als Erkenntnisform. Repräsentative 

Symbolisierung und die Lernprozesse des Leibs, in: Hilmes, Carola / 

Mathy, Dietrich (Hg.): Dasselbe noch einmal: Die Ästhetik der 

Wiederholung, Opladen / Wiesbaden: Westdeutscher Verlag 1998, 

S.184-195. 

Bohn, Ralf: Transversale Inversion. Symptomatologie und Genealogie des 

Denkens in der Philosophie Robert Musils, Würzburg: Königshausen 

/ Neumann 1988. 



227 

 

Bohrer, Karl Heinz: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen 

Scheins, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981. 

--:  Der Abschied. Theorie der Trauer: Baudelaire, Goethe, Nietzsche, 

Benjamin, 2. Auf., Frankfurt a.M.. Suhrkamp 1997.  

Bouveresse, Jacques: Genauigkeit und Leidenschaft: Das Problem des 

Essayismus  im Werk von Musil, in: Musil - Forum, Bd. 29, hg. von 

Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de 

Gruyter 2007, S.1-56. 

Brackert, H. / Stückrath, J. (Hg.): Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, 

Reinbek bei  Hamburg: Rowohlt 2004.   

Brandes, Peter / Krug, Manuela (Hg.): Übergänge. Lektüren zur Ästhetik   

der Transgression, Bd. 3, Hamburg / Münster / London: LIT Verlag 

2003. 

Breuer, Constanze: Das Nervenmotiv in den frühen Heften Robert Musils, 

in: Musil - Forum, Bd. 28, hg. von Matthias Luserke, Jaqui und 

Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de Gruyter 2005, S.6-25.  

Broch, Hermann: Die Schlafwandler, Frankfurt: Suhrkamp 1987. 

Brokoph, Gudrun / Mauch (Hg.): Robert Musil. Essayismus und Ironie, 

Tübingen: Francke Verlag 1992. 

Brown, G. Spencer: Gesetze der Form, Lübeck: Bohmeier Verlag 1997. 

Brüggemann, Heinz: Das andere Fenster. Einblicke in Häuser und  

Menschen. Zur Literaturgeschichte einer urbanen 

Wahrnehmungsform, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.  

Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe   

praktischer Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976. 

Burkart, Günter: Niklas Luhmann: Ein Theoretiker der Kultur?, in:  

Burkart, Günter / Runkel, Gunter (Hg.): Luhmann und die 

Kulturtheorie,  Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S.11-39. 



228 

 

Bürger, Peter: Prosa der Moderne, 1. Aufl., Frankfurt a.M.. Suhrkamp 

1992. 

--:  Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivität 

von Montaigne bis Barthes, 2. Aufl., Frankfurt a.M.. Suhrkamp 

1998. 

Cellbrot, Hartmut: Die Bewegung des Sinnes. Zur Phänomenologie Robert 

Musils im Hinblick auf Edmund Husserl, München: Wilhelm Fink 

Verlag 1988. 

Corino, Karl: Robert Musil – Thomas Mann. Ein Dialog, Pfullingen: 

Günther Neske  Verlag 1971. 

Daiber, Jürgen: Individualpsychologische Diagnose und literarische  

Therapie: Zum  Symptom der Schreibhemmung bei Robert Musil, in: 

Musil - Forum, Bd. 27, hg. von Matthias Luserke, Jaqui und 

Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de Gruyter 2003, S.210-286. 

Derrida, Jacques: Grammatologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998. 

Detlef, Horster: Niklas Luhmann. Stuttgart: C. H. Beck 1997. 

Detlef, Kremer: Literaturwissenschaft als Medientheorie, Münster:   

Aschendorff  Verlag 2004. 

Dieter, Kuhn: Analogie und Variation. Zur Analyse von Robert Musils 

Roman ‘Der  Mann ohne Eigenschaften’, Bonn: H. Bouvier und Co. 

Verlag 1965. 

Dinklage, Karl (Hg.): Robert Musil. Leben, Werk, Wirkung, Wien: Rowohlt 

1960. 

Drügh, J. Heinz: Im Textlabor. Der deskriptive Dialog mit dem 

Bildmedium in Robert Musils Fliegenpapier, in: Musil - Forum, Bd. 

27, hg. von Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: 

Walter de Gruyter 2003, S.167-188. 



229 

 

Düsing, Wolfgang: Erinnerung und Identität. Untersuchungen zu einem 

Erzählproblem bei Musil, Döblin und Doderer, München: Wilhelm 

Fink Verlag 1982. 

Ebeling, Hans: Das Subjekt in der Moderne. Rekonstruktion der  

Philosophie im Zeitalter der Zerstörung, Reinbek bei Hamburg: 

Rowohlt 1993. 

Eibl, Karl: Robert Musil. Die Frauen. Text, Materialien, Kommentar, 

München / Wien: Carl Hanser Verlag 1978. 

--:      Die Entstehung der Poesie, Frankfurt / Leipzig: Insel Verlag 1995. 

Eickelpasch, Rolf/Nassehi, Armin (Hg.): Utopie und Moderne, Frankfurt   

a .M.: Suhrkamp 1996. 

Erhart, Claus: Der ästhetische Mensch bei Robert Musil. Vom  

Ästhetizismus zur schöpferischen Moral, Innsbruck: 1991. 

Erll, Astrid / Gymnich, Marion / Ansgar Nünning, Ansgar: Einleitung:  

Literatur als Medium der Repräsentation und Konstruktion von 

Erinnerung und Identität, in: Literatur – Erinnerung – Identität, 

Theoriekonzeptionen und Fallstudien, Trier: Wissenschaftlicher 

Verlag, S.III-IX. 

--/Nünning, Ansgar (Hg.): Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft. 

Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven, unter 

Mitarbeit von Hanne Birk und Birgit Neumann, Berlin: Walter de 

Gruyter 2005. 

Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des  

Gedächtnisses der  Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002. 

Fanta, Walter: Schreibexerzitien eines Ingenieurs – Dichters. Der Ingeniuer  

und der Dichter, in: Musil-Forum, Bd. 28, hg. von Matthias Luserke, 

Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de Gruyter 2005, S.25-56.  



230 

 

--:  Die Spur der Clarisse in Musils Nachlass, in: Musil-Forum, Bd. 27, 

hg. von Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter 

de  Gruyter 2003, S.242-286. 

--:  Die Zuflucht des Zeitalters, in: Musil - Forum, Bd. 29, hg. von  

Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de 

Gruyter 2007, S.78-124.  

Fetz, Reto–Luzius / Hagenbüchle, Roland / Schulz, Peter (Hg.):  

Geschichte und Vorgeschichte der modernen Subjektivität, Bd. 2, 

Berlin: Walter de Gruyter und Co 1998. 

Foerster, Heinz von: Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen    

 Erkenntnistheorie, Braunschweig / Wiesbaden: Vieweg 1985.  

Fohrmann, Jürgen / Müller, Harro (Hg.): Systemtheorie der Literatur, 

München: Fink 1996.  

Forderer, Christof: Ich – Eklipsen. Doppelgänger in der Literatur seit 1800, 

Stuttgart: J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung / Carl Ernst 

Poeschel 1999. 

Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): Zeiterfahrung und   

Personalität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992. 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, 3. Aufl., Frankfurt a.M..: 

Suhrkamp, 1980.   

Frank, Gustav: Musil contra Balazs. Ansichten einer ‘visuellen Kultur’ um 

1925, in: Musil - Forum, Bd. 28, hg. von Matthias Luserke, Jaqui 

und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de Gruyter 2005, S.105-152. 

Frank, Manfred: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Reflexionen   

über Subjekt, Person und Individuum aus Anlass ihrer 

‘postmodernen’ Toterklärung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986. 

Frenzel, Elisabeth: Motive der Weltliteratur, 3.überarb. u. erw. Aufl., 

Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 1988.   



231 

 

Freud, Sigmund: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten, in: 

Gesammelte Werke, hg. von Anna Freud u.a., Bd. 6, Frankfurt a.M.: 

Fischer Taschenbuch 1961. 

Frisé, Adolf: Plädoyer für Robert Musil, Hamburg: Rowohlt 1987. 

Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I. Fuchs, 

Christin Marie von (Hg.), Bielefeld: transcript Verlag 2004. 

--:     Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur Konstruktion und    

Imagination gesellschaftlicher Einheit, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 1992. 

--:  Die Umschrift, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1995. 

Gies, Annette: Musils Konzeption des ‘Sentimentalen Denkens’ – ‘Der  

Mann ohne Eigenschaften als literarische Erkenntnistheorie’, 

Würzburg: Königshausen / Neumann 2003. 

Giesen, Bernhard. Die Entdinglichung des Sozialen. Eine   

evolutionstheoretische Perspektive auf die Postmoderne, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1991. 

Glander, Kordula: Das Gespenstische des Geschehens. Mittel  

erzähltheoretischer Desillusionierung in Robert Musils Roman ‘Der 

Mann ohne Eigenschaften’, Tübingen: Magisterarbeit 1991. 

--:  ‘Die Straßenwände wanken wie Kulissen.’ Erzählte Wirklichkeit in 

Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften, in: Musils 

anders. Neue Erkundungen eines Autors zwischen Diskursen, Bd. 11, 

Bern: Peter Lang 2005, S.211- 227. 

Goltschnigg, Dietmar: Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, in: 

Deutsche Romane des 20. Jahrhunderts, hg. von Paul Michael 

Lützeler,  Darmstadt: Athenäum 1983. 

Grimm, Sieglinde / Hüller, Knut: Schönes Wetter oder was? Robert Musils 

Kritik an ‘moderner Wissenschaft’, in: Musil - Forum, Bd. 28, hg. 



232 

 

von Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de 

Gruyter 2005, S.57-83.  

Gripp-Hagelstange, Helga (Hg.): Niklas Luhmann. Eine  

erkenntnistheoretische Einführung, München: Wilhelm Fink 1995. 

--:  Niklas Luhmanns Denken. Interdisziplinäre Einflüsse und  

Wirkungen, Konstanz: UVK Universitätsverlag 2000. 

Gumtau, Helmut: Robert Musil. Berlin: Otto H. Hess Verlag 1967. 

Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. 

Untersuchungen zum Werk am Leitfaden der ‘Membran’, Würzburg: 

Königshausen / Neumann 2000.  

Haas, Alois-Maris: Das mystische Paradox, in: Das Paradox. Eine 

Herausforderung des abendländischen Denkens, hg. von Paul Geyer 

und Roland Hagenbüchse, Bd. 21, Tübingen: Stauffenburg Verlag 

1992, S.273-294.  

Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse. Theorie 2, hg. von Hans 

Blumenberg u.a., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1968. 

Hahn, Alois: Kontingenz und Kommunikation, in: Graevenitz, Gerhart / 

Marquard, Odo (Hg.): Kontingenz, München: Fink 1998, S.493-521. 

--:            Sinn und  Sinnlosigkeit, in: Haferkamp, Hans / Schmid,  Michael  

(Hg.): Sinn, Kommunikation und soziale Differenzierung. Beiträge zu 

Luhmanns Theorie sozialer Systeme, Frankfurt a.M.: 1987, S.155-

164.   

Hajduk, Stefan: Die Figur des Erhabenen. Robert Musils ästhetische 

Transgression der Moderne, Würzburg: Königshausen / Neumann 

Verlag 2000. 

Harth, Dietrich / Gebhardt: Erkenntnis der Literatur. Theorien, Konzepte, 

Methoden, Stuttgart: J. B. Metzler / Carl Poeschel 1982. 



233 

 

Hegel, Friedrich - Wilhelm: Phänomenologie des Geistes, Bd. 3, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1980. 

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 199. 

--:  Der Satz vom Grund, Stuttgart: Neske 1997. 

Henninger, Peter: Der Buchstabe und der Geist. Unbewusste  

Determinierung im Schreiben Robert Musils, hg. von Bernd Urban 

und Wolfram Mauser, Frankfurt a.M.: Peter Lang 1980. 

Heyd, Dieter: Musil - Lektüre : der Text, das Unbewusste. 

Psychosemiotische Studien zu Robert Musils theoretischem Werk 

und zum Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Reihe Ι: Deutsche 

Sprache und Literatur, Bd./Vol. 368, Frankfurt a.M.: Peter D. Lang 

1980. 

Hesse, Heidrun: Ordnung und Kontingenz, Freiburg / München: Karl  

Alber Verlag 1999. 

Hitzler, Frank: Der banale Proteus. Eine „postmoderne“ Metapher?, in: 

Kuzmics, H. / Mörth, I. (Hg.): Der unendliche Prozess der 

Zivilisation. Zur Kultursoziologie der Moderne nach Norbert Elias, 

Frankfurt a.M. / New York: Campus Verlag, 1991. 

Hondrich, Karl-Otto: Begrenzte Unbestimmtheit als soziales 

Organisationsprinzip, in: Bubner, Rüdiger / Cramer, Konrad / Wiehl, 

Reiner (Hg.): Kontingenz, Neue Hefte für Philosophie, Heft 24/25, 

Göttingen: Vandenhoeck / Ruprecht 1985, S.59-78. 

Hofmann, Michael: Musil und Lyotard: Der Mann ohne Eigenschaften und   

die Postmoderne, Musil - Forum, Bd. 27, hg. von Matthias Luserke, 

Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de Gruyter 2003, S.150-

166. 



234 

 

Honold, Alexander: Die Stadt und der Krieg. Raum - und Zeitkonstruktion 

in Robert Musils Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, München: 

Wilhelm Fink 1995. 

Hoppler, Rudolf: Robert Musils Novelle ‘Die Amsel’. Die  

Wiederentdeckung des Paradiesvogels, Zürich: Doktorarbeit 1980. 

Iser, Wolfgang: Der implizite Leser. Kommunikationsformen des Romans 

von Bunyan  bis Beckett, München: Fink 1972. 

--:    Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer   

Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993. 

Jäger, Georg: Systemtheorie und Literatur. Teil I. Der Systembegriff der 

Empirischen Literaturwissenschaft, in: Frühwald, Wolfgang / 

Langewische, Alberto - Martino (Hg.): Internationales Archiv für 

Sozialgeschichte der deutschen Literatur, Bd. 19, Heft 1, Tübingen: 

Max Niemeyer 1994, S.95-125.  

Jahraus, Oliver: Literaturtheorie. Theoretische und methodische  

Grundlagen der Literaturwissenschaft, Tübingen/Basel: A. Francke 

Verlag 2004. 

--/Scheffer, Bernd (Hg.): Interpretation, Beobachtung, Kommunikation: 

Avancierte Literatur und Kunst im Rahmen von Konstruktivismus, 

Dekonstruktivismus und Systemtheorie, unter Mitarbeit von Nina Ort, 

Tübingen: Niemeyer 1999.  

Jauß, Hans-Robert: Studien zum Epochenwandel, 2. Aufl., Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1990. 

Kaiser, Ernst / Wilkins, Eithne: Robert Musil. Eine Einführung in das 

Werk, Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag 1962. 

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, hg. von  Wilhelm Weischedel, 

Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990. 



235 

 

Karthaus, Ulrich: Der andere Zustand. Zeitstrukturen im Werke Robert  

Musils, Berlin: Erich Schmidt Verlag 1965. 

Kleine, Sabine: Zur Ästhetik des Hässlichen. Von Sade bis Pasolini,    

 Stuttgart / Weimar: J. B. Metzler Verlag 1998. 

Kleinschmidt, Erich: Literatur als Experiment. Poetologische 

Konstellationen der ‘klassischen Moderne’ in Deutschland, in: Musil 

- Forum, Bd. 27, hg. von Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie 

Zeller, Berlin: Walter de Gruyter 2003, S.167-180. 

Klippenstein, Dalia: Der Pierrot und der Harkelin in Robert Musils Roman 

‘Der Mann ohne Eigenschaften’, in: Musil - Forum, Bd. 28, hg. von 

Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de 

Gruyter 2005, S.84-104.  

Kobrin, Nancy: Die psychoanalytische Übertragung als historisches 

Symptom. Freud und seine fueros, in: Materialität der 

Kommunikation, 2. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S.94-106. 

Konopla, Melitta: Akteure und Systeme. Ein Vergleich der Beiträge  

handlungs – und systemtheoretischer Fragestellungen unter 

besonderer Berücksichtigung der Luhmannschen und der post-

Luhmannschen Systemtheorie, Frankfurt a.M.: Peter Lang 1999. 

--:   Das psychische System in der Systemtheorie Niklas Luhmanns, 

Frankfurt a.M.: Peter Lang 1996. 

Krause, Detlef: Luhmann-Lexikon. Eine Einführung in das Gesamtwerk 

von Niklas Luhmann mit 25 Abbildungen und über 400 Stichworten, 

Stuttgart: Ferdinand Enke 1996. 

Krawietz, Werner / Welker, Michael: Kritik der Theorie sozialer Systeme. 

Auseinandersetzungen zu Luhmanns Hauptwerk, 2. Aufl., Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1992. 



236 

 

Kremer, Detlef: Literaturwissenschaft als Medientheorie, Münster:   

Aschendorff Verlag 2004. 

Krüger, Hans-Peter  (Hg.): Objekt- und Selbsterkenntnis. Zum Wandel im 

Verständnis   moderner Wissenschaften, Berlin: Akademie Verlag 

1991. 

Kurz, Gerhard: Metapher, Allegorie, Symbol, 4. Aufl., Göttingen:   

 Vandenhoeck / Ruprecht 1997. 

Makropoulos, Michael: Modernität als Kontingenzkultur. Konturen eines 

Konzepts, in: Graevenitz, Gerhart / Marquard, Odo (Hg.): 

Kontingenz, München: Fink 1998, S.55-79. 

Lachmann, Renate: Zum Zufall in der Literatur, insbesondere der 

phantastischen, in: Graevenitz, Gerhart / Marquard, Odo (Hg.): 

Kontingenz, München: Fink 1998, S.403-432. 

--: ‘Doppelgängerei’, in: Individualität, hg. von Manfred Frank und  

Anselm Haverkamp, München: Fink 1988, S.421-439. 

Landwehr, Jürgen: Fiktion und Nichtfiktion. Zum zweifelhaften Ort der  

Literatur zwischen Lüge, Schein und Wahrheit, in: Brackert H. / 

Stückrath J.  (Hg.): Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek 

bei   Hamburg: Rowohlt 2004, S.491-504. 

Lange, Wolfgang: Der kalkulierte Wahnsinn. Innenansichten ästhetischer 

Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992.  

Leitgeb, Christoph: Schwirren statt Schweben: Der ironische Tod 

österreichischer Fliegen, in: Martens, Gunther / Ruthner, 

Clemens/De Vos, Jaak (Hg.): Musil anders, Neue Erkundungen eines 

Autors zwischen Diskursen, Bd. 11, Bern: Peter Lang 2005, S.111-

136. 

Levi-Strauss, Claude: Strukturale Anthropologie, Frankfurt am Main:   

Suhrkamp 1967. 



237 

 

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.    

--:  Soziologische Aufklärung, Bd. 1, Opladen: Westdeutscher Verlag   

1972.  

--:  Soziologische Aufklärung, Bd. 2, Opladen: Westdeutscher Verlag 

1975. 

--:  Soziologische  Aufklärung,  Bd.  3,  Opladen:  Westdeutscher  Verlag 

1981. 

--:  Soziologische Aufklärung, Bd. 4, Opladen: Westdeutscher Verlag 

1987.       

--:  Soziologische  Aufklärung,  Bd.  5,  Opladen:  Westdeutscher  Verlag 

1990. 

--:  Soziologische Aufklärung, Bd. 6, Opladen: Westdeutscher Verlag 

1990. 

--:  Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995. 

--:  Ökologische  Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich 

auf ökologische Gefährdungen einstellen?, 2. Aufl., Westdeutscher 

Verlag: Opladen, 1988. 

--:  Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994.  

--:  Beobachtungen der Moderne, Opladen: Westdeutscher Verlag 1992.  

--:  Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der Kunst, in: Kimmich, 

Dorothee u.a. (Hg.): Texte zur Literaturtheorie der Gegenwart, 

Stuttgart: Philipp Reclam 1996. 

-- /Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990. 

--:  Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. 

--:  Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bände, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1997.  



238 

 

--: Gesellschaftsstruktur und Semantik,  Studien  zur  Wissenssoziologie 

der modernen Gesellschaft, 3 Bände, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1995. 

--:  Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1984. 

--:  Knappheit, Geld und die bürgerliche Gesellschaft, in: Jahrbuch für 

Sozialwissenschaft 23, 1972, S.186-210. 

--:  Weltkunst, in: ders./ Friedrich D. Bunsen / Dirk Baecker:  

Unbeobachtbare Welt. Über Kunst und Architektur, Bielefeld: 

Cordula Haux 1990, S. 7-45. 

--:  Die Paradoxie der Form, in: Baecker (Hg.): Kalkül der Form,  

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S.197-212. 

-- : Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. : Suhrkamp 1994. 

--:  Die Ausdifferenzierung des Kunstsystems. Bern: Benteli 1994. 

--:  Soziologie des Risikos, Berlin/New York: Walter de Gruyter 1991. 

-- /Schorr, Karl-Eberhard: Zwischen Absicht und Person. Fragen an die 

Pädagogik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992. 

--:  Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn, A. / Knapp, V. (Hg.): 

Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis,  

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S.25-94.  

--:  Soziologie der Moral, in: Ders. / Pfürtner, Stephan H. (Hg.): 

Theorietechnik und Moral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978. 

--:  Funktion der Religion, Frankfurt a.M.. Suhrkamp 1996. 

--:  Sthenograpie und Euryalistik, in: Gumbrecht, Hans-Ulrich/Pfeiffer,  

K. Ludwig (Hg.): Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche.     

Situationen offener Epistemologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 

1991, S.58-82. 



239 

 

--: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität, 2. 

erw. Aufl., Stuttgart: Ferdinand Enke 1973. 

--: Organisation und Entscheidung, Opladen: Westdeutscher Verlag, 

2000. 

--:  Die Liquidierung des Subjekts durch seine Allgegenwart, in: Zima, 

Peter V.: Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen   

Moderne und Postmoderne, 2. Aufl., Tübingen/Basel: A. Francke 

Verlag 2007.  

--:  Zweckbegriff und Systemrationalität. Über die Funktion von 

Zwecken in sozialen Systemen, 5. Auf. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1991. 

--:  Sinn, Selbstreferenz  und  soziokulturelle  Evolution,  in:  Burkart, 

Günter/Runkel, Gunter (Hg.): Luhmann und die Kulturtheorie,  

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, S.241-289.  

--:  Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral. Rede   

anlässlich der Verleihung des Hegel-Preises, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1990. 

--: Die Religion der Gesellschaft, hg. von Andre Kieserling, Frankfurt  

a.M.: Suhrkamp 2000. 

--:  Archimedes und wir, Berlin: Merve Verlag 1987. 

--:       Das Medium der Kunst, in: Delfin, Bd. 7, 1986, S.6-15. 

--: Sinn als Grundbegriff der Soziologie, in: Habermas, Jürgen / 

Luhmann, Niklas: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982, S.25-100. 

Luserke, Matthias: Wirklichkeit und Möglichkeit. Modaltheoretische 

Untersuchung zum Werk Robert Musils, Frankfurt a.M.: Peter Lang 

1978. 

--:  Robert Musil, Stuttgart/Weimar: Metzler Verlag 1995. 



240 

 

Man, Paul de: Allegorien des Lesens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988. 

Maturana, Humberto R.: Erkennen. Die Organisation und Verkörperung   

von Wirklichkeit. Ausgewählte Arbeiten zur biologischen 

Epistemologie, Wiesbaden: Vieweg / Braunschweig, 1982.  

Meier-Ruf, Ursula: Prozesse der Auflösung. Subjektstruktur und 

Erzählform in Robert Musils ‘Drei Frauen’, Bern: Peter Lang 1992. 

Menges, Martin: Abstrakte Welt und Eigenschaftslosigkeit. Eine 

Interpretation von Robert Musils Roman ‘Der Mann ohne 

Eigenschaften’ unter dem Leitbegriff der Abstraktion, Frankfurt 

a.M.: Peter Lang Verlag 1982. 

Menke, Christoph: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach 

Adorno und Derrida, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991. 

Meuter, Norbert: Narrative Identität. Das Problem der personalen Identität    

im Anschluss an Ernst Tugendhat, Niklas Luhmann und Paul Ricœr, 

Stuttgart: M & P Verlag für Wissenschaft und Forschung 1995.  

Moser, Manfred: Schreiben ohne Ende. Letzte Texte zu Robert Musil, 

Wien: Sonderzahl Verlagsgesellschaft 1991. 

Moser, Sibylle: Komplexe Konstruktionen: Systemtheorie,  

Konstruktivismus und empirische Literaturwissenschaft , mit einem 

Vorw. von Siegfried J. Schmidt, Wiesbaden : DUV, Dt. Univ.-Verl. 

2001.   

Müller, Frank-Wolfgang: Erfahrung und Experiment: Studien zur Theorie   

und Geschichte des Essayismus, Berlin: Akademie-Verlag 1995. 

Müller, Harro: Systemtheorie und Literaturwissenschaft, in: Bogdal, Klaus-

Michael (Hg.): Neue Literaturtheorien. Eine Einführung, Opladen: 

Westdeutscher Verlag 1990, S.201-217. 



241 

 

Nassehi, Armin: Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu einer 

soziologischen Theorie der Zeit, Opladen: Westdeutscher Verlag 

1993. 

--/Kneer: Niklas Luhmanns Theorie sozialer Systeme. Eine Einführung, 2. 

Aufl., München: Wilhelm Fink 1994. 

Neumann Birgit: Literatur als Medium kollektiver Erinnerungen und 

Identitäten. in: Erll, Astrid u.a. (Hg.): Literatur – Erinnerung – 

Identität. Theoriekonzeptionen und Fallstudien, Trier: 

Wissenschaftlicher Verlag 2003, S.49-77. 

Nowotny, Helga: Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines  

Zeitgefühls,  Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.  

Ort, Claus-Michael: Vom ‘Text’ zum ‘Wissen’. Die literarische 

Konstruktion soziokulturellen Wissens als Gegenstand einer nicht-

reduktiven Sozialgeschichte der Literatur, in: Danneberg, 

Lutz/Vollhardt, Friedrich (Hg.): Vom Umgang mit Literatur und 

Literaturgeschichte. Positionen und Perspektiven nach der 

‘Theoriedebatte’, Stuttgart: J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung / 

Carl poeschel 1992. 

--:   Systemtheorie und Literatur. Teil II. Der literarische Text in der 

Systemtheorie, in: Frühwald, Wolfgang / Langewische, Alberto-

Martino (Hg.): Internationales Archiv für Sozialgeschichte der 

deutschen Literatur, Bd. 20, Heft 1, Tübingen: Max Niemeyer 1995, 

S.161-178.     

Paul, Jean: Herperus, in: Ders.: Werke, hg. von Norbert Miller, Bd. 1,  

München, 1960.  

Peisl, Antonl / Moler, Armin (Hg.): Die Zeit, München: Oldenbourg 1983. 

Pekar, Thomas: Robert Musil zur Einführung, Hamburg: Junius Verlag 

1997. 



242 

 

Pennisi, Francesca: Auf der Suche nach Ordnung. Die  

Entstehungsgeschichte  des Ordnungsgedankens bei Robert Musil 

von den ersten Romanentwürfen bis zum ersten Band von ‘Der Mann 

ohne Eigenschaften’, Saarbrücken: Werner J. Röhring Verlag 1990.  

Petersen, Jürgen H.: Der deutsche Roman der Moderne. Grundlegung – 

Typologie –  Entwicklung, Stuttgart: J. B. Metzlersche 

Verlagsbuchhandlung 1991.  

Pfeiffer, Ludwig: Dimensionen der ‘Literatur’. Ein spekulativer Versuch,    

in: Gumbrecht, Hans-Ulrich / Pfeiffer, Ludwig K. (Hg.): Materialität 

der Kommunikation, 2. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, 

S.730-760. 

Pfotenhauer, Helmut / Riedel, Wolfgang / Schneider, Sabine (Hg.): Poetik 

der Evidenz. Die Herausforderung der Bilder in der Literatur um 

1900, Würzburg: Königshausen / Neumann 2005. 

Plessner, Helmuth: Der kategorische Konjunktiv, in: Mit anderen Augen.  

Aspekte einer philosophischen Anthropologie, Stuttgart: Suhrkamp 

1982. 

Plumpe, Gerhard: Ästhetische Kommunikation der Moderne, Bd. 1,   

Opladen: Westdeutscher Verlag 1993. 

--: Epochen moderner Literatur. Ein systemtheoretischer Entwurf,    

Opladen: Westdeutscher Verlag 1995. 

Pott, Hans-Georg: Robert Musil, München: Wilhelm Fink Verlag 1984. 

Raden, J. Matthias: Die chiffrierte Einheit einer expansiven Welt: Die 

heimliche ‘religiöse Funktion’ der Weltgesellschaft in der 

funktionalen Systemtheorie Luhmanns, in: Welker, Michael (Hg.): 

Theologie und funktionale Systemtheorie. Luhmanns 

Religionssoziologie in theologischer Diskussion, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1985, S.38-56. 



243 

 

Rasch, Wolfdietrich: Über Robert Musils Roman ‘Der Mann ohne 

Eigenschaften’, Göttingen: Vandenhoeck / Ruprecht 1967. 

--:      Die literarische Décadence um 1900, München: C. B. Beck 1986. 

Reese, Walter / Schäfer, Niklas Luhmann zur Einführung, 3. Aufl., 

Hamburg: Julius Verlag 1999. 

Rheinberger, Hans-Jörg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge.  

Eine Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas, Göttingen: 

Wallstein 2001. 

Reis, Gilbert: Musils Frage nach der Wirklichkeit, Königsberg: Anton Hain 

Verlag 1983. 

Rinderknecht, Siegfried: Denkphantasie und Reflexionsleidenschaft.    

Musils Formsynthese im Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, hg. 

von Horst Meixner, Frankfurt a.M.:  Rita G. Fischer Verlag 1979.  

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1997. 

Roth, Marie-Louise: Gedanken und Dichtung. Essays zu Robert Musil, 

Saarbrücken: Saarbrücker Druckerei / GmbH Verlag 1987. 

--:   Robert Musil. Ethik und Ästhetik. Zum theoretischen Werk  des 

Dichters, München: Paul List Verlag 1972.  

Schacter,  Daniel L.: Wir sind  Erinnerung. Gedächtnis und  Persönlichkeit.  

Reinbek: Rowohlt 2001. S.317. 

Schärer, Hans-Rudolf: Narzissmus und Utopismus. Eine  

literaturpsychologische Untersuchung zu Robert Musils Roman ‘Der 

Mann ohne Eigenschaften’, München: Wilhelm Fink 1990.  

Scheffer, Peter: Interpretation und Lebensroman. Zu einer  

konstruktivistischen Literaturtheorie, 1. Aufl. Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1992. 



244 

 

Schimank, Uwe / Giegel, Hans-Joachim (Hg.): Beobachter der Moderne. 

Beiträge zu Niklas Luhmanns ‘Die Gesellschaft der Gesellschaft’, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003. 

Schlegel, August Wilhelm: Kritische Schriften und Briefe,  Bd. 3,   

Hildesheim: Olms 1971. 

Schmidt, Jochen: Ohne Eigenschaften. Eine Erläuterung zu Musils  

Grundbegriff, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1975. 

Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Literaturwissenschaft und Systemtheorie: 

Positionen, Kontroversen, Perspektiven, Opladen: Westdeutscher 

Verlag 1993. 

--:  Der Diskurs des Radikalen Konstruktivismus, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1987. 

--:     Die Selbstorganisation des Sozialsystems Literatur im 18. 

Jahrhundert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989. 

Schmitz, Michael: Frauen ohne Eigenschaften. Die Konstruktion von Liebe 

in Robert Musils Novelle ‘Grigia’, in: Musil-Forum, Bd. 29, hg. von 

Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter de 

Gruyter 2007, S.57-77. 

Schopenhauer, Artur: Die Welt als Wille und Vorstellung, Sämtliche 

Werke: Bd. 3, Frankfurt a.M.: 1991. 

Schramm, Ulf: Fiktion und Reflexion. Überlegungen zu Musil  und Beckett, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1967. 

Schutte, Jürgen: Einführung in die Literaturinterpretation, J. B. Metzler   

Verlag: Stuttgart 1997.  

Schulte-Sasse, Jochen: Von der schriftlichen zur elektronischen Kultur: 

Über neuere Wechselbeziehungen zwischen Mediengeschichte und 

Kulturgeschichte, in: Materialität der Kommunikation, 2. Aufl., 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S.429-453. 



245 

 

Sera,  Manfred: Utopie und Parodie bei Musil, Broch und Thomas Mann, 

hg. von Benno von Wiese, Bonn: H. Bouvier / Co. Verlag 1969. 

Sloterdijk, Peter: Das Andere am Anderen. Zur philosophischen Situation  

der Alternativbewegungen, in: Kamper, Dietmar / Wulf, Christof 

(Hg.): Rückblick auf das Ende der Welt, München: Klaus Boer 1990, 

S.94-125. 

Sobchack, Vivian: The Scene of the Screen. Beitrag zu einer 

Phänomenologie der ‘Gegenwärtigkeit’ im Film und in den 

elektronischen Medien, in: Gumbrecht, Hans Ulrich/Pfeiffer, Ludwig 

K. (Hg.): Materialität der Kommunikation, 2. Aufl., Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1995, S.416-428. 

Soeffner, Hans-Georg: Rituale des Antiritualismus – Materialien für   

Außeralltägliches, in: Materialität der Kommunikation, 2. Aufl., 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S.519-546.  

Sommer, Manfred: Evidenz im Augenblick. Eine Phänomenologie der   

reinen Empfindung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996. 

Stanitzek, Georg: Systemtheorie? Anwenden?, in: Brackert, H. / Stückrath, 

J. (Hg.) Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt 2004, S.650-664. 

Starobinski, Jean: Die Ethik des Essays. Ein Gespräch, in: Neue 

Rundschau, 98, 1987, S.5-22. 

Sternes, Laurence: Tristam Shandy und der Wettlauf zwischen Achilles  

und der Schildkröte, in: Das Paradox. Eine Herausforderung des 

abendländischen Denkens, hg. von Paul Geyer und Roland 

Hagenbüchse, Bd. 21, Tübingen: Stauffenburg Verlag 1992, S.415-

430. 



246 

 

Sutter, Tilmann: Systeme und Subjektstrukturen. Zur Konstitutionstheorie   

des interaktionistischen Konstruktivismus, Opladen/Wiesbaden: 

Westdeutscher Verlag 1999. 

Stierle, Karlheinz: Text als Handlung. Perspektiven einer systematischen    

    Literaturwissenschaft, München: Wilhelm Fink 1975. 

--: Ästhetische Rationalität. Kunstwerk und Werkbegriff, München: Fink 

1997. 

Ternes, Bernd: Invasive Introspektion. Fragen an Niklas Luhmanns 

Systemtheorie, München: Wilhelm Fink 1999, S.104. 

Turk, Horst: Philosophische Grenzgänge. Zum Cultural Turn in der  

Literatur, Würzburg: Königshausen/Neumann 2003. 

Vattimo, Gianni / Welsch, Wolfgang: Medien – Welten – Wirklichkeiten,  

München: Wilhelm Fink Verlag 1997.  

Venturelli, Aldo: Robert Musil und das Projekt der Moderne, Frankfurt 

a.M.: Peter Lang Verlag 1988. 

Vermetten, Audrey: Im Grenzbereich von Literatur und Film: die siebte 

Kunst in der ästhetischen Reflexion Musils, in: Musil-Forum, Bd. 29, 

hg. von Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: Walter 

de Gruyter 2007, S.125-139. 

Vietta, Silvio: Die literarische Moderne: eine problematische Darstellung   

der deutschsprachlichen Literatur von Hölderlin bis Thomas 

Bernhard, Stuttgart: Metzlersche Verlagsbuchhandlung / Carl Ernst 

Poeschel 1992. 

Vogt, Jochen: Einladung zur Literaturwissenschaft, München: Wilhelm  

Fink Verlag 1999. 

Voßkamp, Wilhelm: Utopie als Antwort auf Geschichte. Zur Typologie 

literarischer Utopien in der Neuzeit, in Eggert, Hartmut / Profitlich, 

Klaus u.a. (Hg.): Geschichte der Literatur. Formen und Grenzen der   



247 

 

Repräsentation der Vergangenheit, Stuttgart: J. B. Metzler Verlag 

1990, S.207-223. 

Waldenfels, Bernhard: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a.M.:  

Suhrkamp 1985. 

Watzlawick, P. / Krieg, P. (Hg.): Das Auge des Betrachters,   München / 

Zürich: Carl Auer 1991. 

Weiller, Edith: Max Weber und die literarische Moderne. Ambivalente 

Begegnungen zweier Kulturen, Stuttgart: Metzler/Poeschel Verlag 

1994. 

Wellner, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. 

Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985. 

Werner, Ego: Abschied von der Moral. Eine Rekonstruktion der Ethik 

Robert Musils, Freiburg: Herder Universitätsverlag 1992.  

Werner, Graf: Erfahrungskonstruktion. Eine Interpretation von Robert 

Musils Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Berlin: Volker 

Spiess Verlag 1981. 

Westphal, Brigitta: Musil – Paraphrasen. Eine künstlerische 

Auseinandersetzung  mit  Musils ‘Mann ohne Eigenschaften’, Bern: 

Peter Lang 1995. 

Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des 

Körperbilds für die Realität des Subjekts, Bielefeld: transcript Verlag 

2006. 

Wilfried, Berghahn: Robert Musil. Robert Musil in Selbstzeugnissen und   

Bilddokumente, hg. von Kurt Kusenberg, Hamburg: Rowohlt 

Taschenbuch Verlag 1963. 

Willke, Helmut: Systemtheorie I. Grundlagen. Eine Einführung in die 

Grundprobleme der Theorie sozialer Systeme, 5. überarb. Aufl., 

Stuttgart: Lucius Verlag 1996. 



248 

 

--:  Differenzierung und Integration in Luhmanns Theorie sozialer  

Systeme, in: Haferkamp, Hans / Schmid, Michael (Hg.): Sinn, 

Kommunikation und soziale Differenzierung. Beiträge zu Luhmanns 

Theorie sozialer Systeme, Frankfurt a.M.: 1987, S.247-274. 

Willemsen, Robert: Robert Musil. Vom intellektuellem Eros, München: R.  

Pipper Verlag 1985. 

Willemsen, Roger: Das Existenzrecht der Dichtung. Zur Rekonstruktion   

einer systematischen Literaturtheorie im Werk Robert Musils, 

München: Wilhelm Fink Verlag 1984. 

Wittenbecher, Iris: Verstehen ohne zu verstehen. Soziologische  

Systemtheorie und Hermeneutik in vergleichender Differenz, 

Wiesbaden: Deutscher Universitäts-Verlag 1999.  

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, hg. von Joachim Schulte, 

Frankfurt a.M.: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2001.  

Zelle, Carsten: Konstellationen der Moderne. Verstummen – 

Medienwechsel –  literarische Phänomenologie, in: Musil-Forum, 

Bd. 27, hg. von Matthias Luserke, Jaqui und Rosmarie Zeller, Berlin: 

Walter de Gruyter 2003, S.88-102. 

Zizek, Slavoj: Der erhabenste aller Hysteriker: Lacans Rückkehr zu Hegel, 

2., erw.  Aufl., Wien: Turia/Kant 1991. 

 

 

 

 

 

 

 

 


