
Kommunikation 

 

Kommunikation ---> Kognition der Wirklichkeit: „unsere Wirklichkeit ist soweit sie 

von uns abhängt zum größten Teil nur eine Meinungsäußerung.“ (MoE, S.1128) / 

Roman = mitteilsam / kommunikative Aspekte bestimmen seine Struktur / Dialog bzw. 

die Sprache als Rede und zwar als Polyphonie von klerikalen, faschistischen, liberalen 

und sozialistischen Sprachen = wesentliche Komponente des Werkes 

ereignishafte Kommunikation ---> hinter der das aufschreckende Subjekt zum 

Kommunikatiosvermittler reduziert / Beziehungen der Figuren untereinander = 

Kommunikationsnetz / Ereignis der Kommunikabilität und ihrer Grenzen, das Sich-

ereignen von Welt in der Kommunikation.  

Differenz von Handlung und Kommunikation: Luhmann = Handlung als Strategie der 

Reduktion von Kommunikationskomplexität / Die Figuren des Romans reaktivieren 

diese Strategie nicht und sind folglich der Kommunikatiosüberfülle ausgesetzt: 

„Trotzdem schwelte das Feuer, das in dem ungezügelten Verlangen Agathes, ihren 

Mann zu beseitigen, als Stichflamme ausgebrochen war, unter der Asche weiter. Es 

breitete sich in Gesprächen aus […].“ (MoE, S.762) ---> Figuren = gezwungen an sich 

selbst oder auch an vertraute Personen als an einer fremden Subjektivität 

vorbeizukommen / Handlungen = keine Einheiten, sondern Gestalten, „Wortsphären“1, 

die von ihrem Kontext entfremdet werden und auf neue Kontextbildungen verweisen: 

„Soziale Systeme werden demnach nicht aus Handlungen aufgebaut, […] sie werden 

in Handlungen zerlegt und gewinnen durch diese Reduktion Anschlussgrundlagen für 

weitere Kommunikationsverläufe.“2  

Handlungen = nicht direkt vorgeführt, sondern nachher in der Strategie der Zeitraffung 

als Information unter den Figuren oder als Bericht des Erzählers mitgeteilt. / Roman = 

ausgedehntes, in sich wiederholendes Kommunikationsparadigma:  

Im Grunde war es das gleiche Gespräch wie das mit Diotima; nur das Äußere war verschieden, aber 

dahinter hätte man aus dem einen in das andere fortfahren können. So offensichtlich gleichgültig war es 

auch, welche Frau da saß; ein Körper, der, in ein schon vorhandenes geistiges Kraftfeld eingesetzt, 

bestimmte Vorgänge in Gang brachte! Ulrich betrachtete Gerda, die ihm auf seine letzte Frage keine 

Antwort gab. (MoE, S.489)  

Figuren = Personen bzw. soziale Adressanten des gesellschaftlichen Geschehens mit 

Beobachtungsperspektiven / Person = völlig subjektloser Begriff, im Prozess der 

Sozialisation als Adressierungsmöglichkeit zu begreifende Konstruktion ---> Rückzug 

vom traditionellen Substanz-Ich hin zu einem sprachlichen Funktions-Ich / Die 

Unsichtbarkeit der Gesellschaft macht die Figuren zu abstrahierten 

Kommunikationsspionen des Geschehens.  

Parallelaktion = durch Kommunikation räumliche Situationalisierung des Sich-

verständigens auf ein Ziel / Ihre Aufgabe ist „jene menschliche Einheit wiederzufinden, 

welche durch die so sehr verschieden gewordenen menschlichen Interessen 

                                                           
1 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.606 
2 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.193. 



verlorengegangen sei.“ (MoE, S.178) / politische Aktion = Reduzierung ihrer Idee bzw. 

kommunikatives System, in dem Kommunikation sich selbst bewahrt und sich selbst 

reproduziert / explizite reflexive Kommunikation über ihre Erfahrungslosigkeit, nutzt 

Personen bzw. den Kontakt unter Anwesenden um sich selbst fortzusetzen, indem 

Komplexitätsprobleme der Gesellschaft verkannt werden / Kommunikation im Rahmen 

der Parallelaktion = Medium und Form zugleich / keine Anschlussfähigkeit in die 

Gesellschaft, sie kursiert in sich selbst, ohne „ihr eigenes Wesen wiederzufinden.“ 

(MoE, S.88) / besteht aus unendlichen Interaktionen und sieht sich von der 

Notwendigkeit, dass „etwas geschehen muss“ entbunden.  

Parallelaktion = Inszenierung paradoxer Kommunikation: „Indes bestand die 

Parallelaktion eigentlich damals noch gar nicht, und worin sie bestehen werde, wuβte 

selbst Graf Leinsdorf noch nicht.“ (MoE, S.137) Raum ---> Verstehen = oberflächlich:  

eine Art von Oberflächlichkeit voraussetzte, einen Hang zur Oberfläche, was sich in dem Wort 

‘Begreifen’ überdies ausspreche und damit zusammenhänge, dass die ursprünglichen Erlebnisse ja nicht 

einzeln, sondern eins am anderen verstanden und dadurch unvermeidlich mehr in die Fläche als in die 

Tiefe verstanden würden. (MoE, S.1089)  

Beteiligte = in Kommunikation verbunden ---> die Autopoiesis der Kommunikation 

aufgeboben wird durch das zeitraubende Prinzip der Thematisierung einer „krönenden 

Idee“ = hohes Auflösungsvermögen, wobei „die ganze Geschichte der Vorschläge 

wiederholt (wurde), die der Parallelaktion einen Inhalt geben sollen.“ (MoE, S.590) 

Teufelskreis von Begriffen und Zitaten / gewaltsame Selbstreproduktion des 

Immergleichen ---> Funktion des Parasits und des Gespensts, als Anwesenheit einer 

Idee im abwesenden Geschehen. Die fehlende Handlung macht sie zu einer 

Zeichengemeinschaft, in der Zitate schematisch registriert werden, ein Bild ohne 

Materialisierung, was ihren Namen ‘Aktion’ aufhebt.  

Diotimas Salon = Feld einer Kommunikationsutopie, als wäre die eine Idee eine für alle 

Beobachter bzw. Teilnehmer identische Sache / Raummetaphorik des Turms von Babel, 

zeichenhafte Registrierung für Wissensbestände analog der Bibliothek bzw. des 

Katalogs / Raum, wo Wissen in der Kommunikation aufgehoben wird als ein 

Wechselspiel von Wissensvorrat und Gesellschaftsstruktur / Die Figuren versinken in 

endlose Gespräche, in denen gesellschaftliche und kulturelle Semantiken gepflegt 

werden ---> semantisch überlastete Kultur, Kultur des ‘Seinesgleichen’.  

Allgegenwart bzw. Überlast von gesellschaftlich-kulturellen Semantiken ---> „Zustand 

von Schwäche“ (MoE, S.25), in dem sowohl altes Wissen als auch neue Erfahrungen 

blockiert sind. / Verschiedene Reflexionen der Figuren = einerseits Wegfall des 

pragmatischen Handlungsmotivs und andererseits Aufhebung der Grenzen von Wissen 

bzw. Zweifel am Wert des Wissens / Parallelaktion der höheren Klasse # Protest des 

Volks / Die andere Seite der Parallelaktion ist die Bewegung des Protestes auf der 

Straße, der das Wort ‘Aktion’ blamiert und Resistenz gegen die Latenzen der 

Gesellschaft, die sich im Diotimas Salon abspielen, aufweist. / Der Vielheit von 

Meinungsäußerungen, der gesellschaftlichen Polykontextularität steht der einstimmige, 

schreiende Protest gegenüber. 



Reduzierung der Kommunikation auf den Schrei (frühe Oralität als Vorläufer der 

artikulierten Oralität)3 ---> gesellschaftliches Geschehen als Form mit zwei Seiten = 

erstarrte Parallelaktion im Diotimas Salon mit dem Entscheidungszögern einerseits und 

andererseits die Bewegung der Leute auf der Straße mit dem Entscheidungsgebot. Und 

in der Barre der Differenz bzw. in dem Nebenschauplatz steht die einzelne Figur:  

(A)ber zugleich fühlte er hinter sich das Zimmer, mit den großen Bildern an der Wand, dem langen 

Empireschreibtisch, den steifen Senkrechten der Klingelzüge und Fensterbehänge. Und das hatte nun 

selbst etwas von einer kleinen Bühne, an deren Ausschnitt er vorne stand, draußen zog das Geschehen 

auf der größeren Bühne vorbei, und diese beiden Bühnen hatten eine eigentümliche Art, sich ohne 

Rücksicht darauf, dass er zwischen ihnen stand, zu vereinen. Dann zog sich der Eindruck des Zimmers, 

das er hinter seinem Rücken wusste, zusammen und stülpte sich hinaus, wobei er durch ihn hindurch- 

oder wie etwas sehr Weiches rings um ihn vorbeiströmte. (MoE, S.631)  

Es wird viel kommuniziert. Auch wenn es um eine Innenperspektive geht z.B. in den 

Szenen von Ulrich und Agathe wird aus dem inneren Monolog ausgebrochen und das 

Schweigen wird vom Gespräch bzw. von einer theoretischen Exkursion Ulrichs 

abgelöst. Innerer Monolog = sporadisch verwendet # erlebte Rede = Struktur des 

Erzählgeschehens / Dominanz des Dialogs = Gespaltenheit des Ichs, Unfähigkeit der 

Figuren in ihrer Geschlossenheit, wahrhaftig zu kommunizieren.  

Aber: jeder Dialog = im Grunde Monolog / externalisierter Dialog = internalisierter 

Dialog mit dem Selbst. Die Intimbeziehungen scheitern, denn die Figuren erschrecken 

angesichts möglicher Offenbarungen ihres Selbst. Der Andere ist „nur ein Vorwand 

[…], um sich vor einer Aussicht zu schützen, die ihn weit mehr erschreckte.“ (MoE, 

S.824) In jeder Kommunikation spricht die Figur mit sich selbst, als wäre ihr Selbst ein 

Anderes. Es gibt kein Du im Gespräch, sondern ein Ich im Du, kein Ver-antworten4 auf 

den Anderen: „Das Gefühl lieferte bereits keine Antwort mehr auf dieses Übermaß der 

Forderung, das eigentlich mit nichts anderem mehr zu vergleichen war als dem 

Wunsch, sich aus einer Kanone gemeinsam in den Weltraum schießen zu lassen!“ 

(MoE, S.510)  

Auslassen der Verantwortung = Abwesenheit der Moral, die nicht in den Geboten 

bestehen soll, sondern vielmehr in der Verantwortung, die die verlorene Einheit des 

Subjekts mit seiner Umwelt ergänzen könnte ---> unmoralisches Verhalten als Mord, 

als Verführung und als Lüge = starke Präsenz im Werk / Der neue soziale Vertrag ist 

die Lüge:  

Es lässt sich heute manchmal nicht der Eindruck abweisen, dass die Begriffe und Regeln des moralischen 

Lebens nur ausgekochte Gleichnisse sind, um die ein unerträglich fetter Küchendampf von Humanität 

wallt […]. Denn man lügt heute weniger aus Schwäche als aus der Überzeugung, dass ein Mann, der das 

Leben meistert, lügen können muß. (MoE, S.593f.)  

Kommunikationen der Figuren = Bedingungen von individueller Unsicherheit / immer 

neue Kommunikationsszenen = Chance zur Wiedergewinnung des Anderen, Chancen 

zum Dialog. Nicht Intersubjektivität # Bedingung der Kommunikation, sondern 

umgekehrt die Kommunikation = Bedingung der Intersubjektivitätsbildung der 

                                                           
3 Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die Realität des 

Subjekts, S.152. 
4 Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, in: Gesamtausgabe, Bd. 39, Frankfurt a.M.: Klostermann 1976, 

S.175. 



Figuren. / Figur = an der Grenze zwischen Nicht-Bemerken und Ignorieren vom 

Anderen, was sie in den Monolog treibt: „Jede Operation der Kommunikation ist das, 

was sie ist, sie geschieht einfach nur mono-logisch, sie macht einen Unterschied, ohne 

sich selbst zu unterscheiden: […].“5 Der ständige Dualismus mit dem Selbst in der 

Prozesshaftigkeit des Bewusstseins exemplifiziert die pathologische Fragmentierung 

der Figur im uferlosen Gebrauch des Bedürfnisses nach dem Anderen ---> jede 

Kommunikation überflüssig  

Eigentlicher Interaktionspartner = Bewusstsein: „Wir tragen unser Tierfell mit den 

Haaren nach innen und können es nicht ausstreifen.“ (MoE, S.1060) / diskursiver 

Monolog = Zurückverweisen auf das eigene Selbst, Begegnen-lassen von einem 

anderen Selbst: „Der Ausfall kommunikativer Bestätigung motiviert dann die 

Endlosreflexion des Subjekts auf sich selbst. Das Individuum wird zum Subjekt seines 

Selbstseins.“6 Moosbrugger erkennt, als er verzweifelt versucht, ein Mädchen 

loszuwerden, „dass er niemals von ihr loskommen werde, weil er es selbst war, der sie 

hinter sich zog.“ (MoE, S.74) Seine Reflexionen fokussieren auf sich selbst und obwohl 

er nicht in Kommunikation mit seiner Umwelt steht, denkt er nach.  

Mord: das Selbst als den Fremden bzw. den Anderen eliminieren = tragender Moment 

der Daseinserfahrung / Mord = nicht eine Möglichkeit bzw. eine Selektion, sondern ein 

Gebot ---> Gefangener seiner Imagination bzw. seiner Halluzinationen und 

Wahnvorstellungen = in primitiver Form Blick und Stimme als Symptom des Selbst. 

Symptom = Präsenz des anderen Selbst: 

Die Stimme kann unhörbar bleiben, sie kann sich als innere Phantasie äußern. Oder sie kann sich als 

Schrei […] bemerkbar machen. Schließlich kann sie sich konvertieren, körperlich werden und dadurch 

verstummen; dann ließe sich von verkörperter Schrift sprechen. Wir begegnen hier den Symptomen; sie 

enthalten die Stimme als verdrängte. Das Symptom trägt etwas zur Schau. Es ist für das Auge gemacht, 

aber man täuscht sich, wenn man glaubt, dass die Bedeutung für das Auge ist. Es geht darum, dass das 

Symptom artikuliert wird.7  

Seufzer, viel sagender Blick und bedeutungsvolle Pause = Unwahrscheinlichkeit der 

Kommunikation der Figuren, Unwahrscheinlichkeit des Verstehens und des 

enttäuschten Rückfalls in den Selbstbezug des Monologs # mystische Liebe der 

Geschwister / Formen, mit denen die Inkommunikabilität der Figuren in allen 

möglichen Differenzen erzählt wird:  

‘Jetzt werde ich dir also erzählen, warum ich nichts tue‘ begann er und schwieg. Clarisse [...] munterte 

ihn auf. ‘Man kann nichts tun, weil aber das wirst du doch nicht verstehn’ - holte er aus, zog eine Zigarette 

hervor und widmete sich dem Anzünden. ‘He’ half Clarisse. ‘Was willst du sagen?’ Aber er schwieg 

weiter [...] sie rüttelte ihn [...]. In diesem Augenblick wurden sie jedoch durch die Rückkehr Walters 

unangenehm unterbrochen. (MoE, S.366)  

Kommunikation = suggeriert durch ihren Abbruch ihr Weiterlaufen und ihre 

Verstärkung in der aufrichtigen Körpersprache der Gesten von Lachen bis Erröten, dass 

das, was tief für Worte ist, nur noch für Appell an die Wahrnehmung ausgedrückt 

werden kann ---> jenseits ihrer Grenzen das Inkommunikable zu kommunizieren. Im 

                                                           
5 Fuchs, Peter: Die Umschrift, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1995, S.26f. 
6 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.460. 
7 Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die Realität des 

Subjekts, S.152. 



Roman kommen alle möglichen Durchführungen oder Behinderungen bzw. Verzögern 

der Kommunikation vor, zwischen verschiedenen Arealen, wie die Gestaltung von 

Offerten je unterschiedlicher Kommunikationsformen, sei es durch sprachliche oder 

körperliche Erreichbarkeit, durch Blickkontakte, durch räumliche Nähe oder 

Entfernung. Es wird überall und auf allen Ebenen kommuniziert, obwohl zwischen den 

Figuren, zwischen Autor und Figur, zwischen Figur und Leser eine wechselseitige 

Intransparenz besteht. Das ist die Voraussetzung der Kommunikation überhaupt nach 

Luhmann8: „Man braucht nicht zu wissen, was ‘in’ dem Subjekt vor sich geht [...], und 

braucht auch nicht das (in sich unendliche) ‘Wesen’ der Dinge zu kennen. Es genügen 

Ausfüllungen, die für die Fortsetzung der Kommunikation notwendig sind.“9  

Ereignisse und Figuren = Kommunikationsparadigmen, die sowohl extensional 

(syntagmatisch in Bezug auf andere Paradigmen) als auch intensional (pragmatisch in 

Bezug auf andere Perspektiven eines Ereignisses) beobachtet werden ---> Wissen der 

Unerschöpflichkeit der Welt / bei der Kommunikation der Figuren = Grenzen des 

Verstehens, die reflektiert werden. Das Bild der Welt ergibt sich aus den 

kommunikativen bzw. reflexiven Prozessen der Figuren: „Nun erkannte Ulrich [...] mit 

einemmal, daß alles das bei weitem mehr bedeutete als nur eine zufällige Eingebung in 

einem der wie ziellose Wege verschlungenen Gespräche, die er in der letzten Zeit mit 

den unpassendsten Personen geführt hatte.“ (MoE, S.593)  

Differenz von Handlung und Kommunikation = Differenz von Souveränität in der 

Kommunikation und Souveränität in der Handlung. Der Kosmopolit Arnheim besitzt 

eine „universale“ (MoE, S.191) Diskurskompetenz, sodass er als ein Mann gilt, „der 

mit jedem in seiner Sprache reden konnte“ (MoE, S.188), ist aber äußerst 

handlungsunfähig. Der Zimmermann Moosbrugger ist angesichts der 

Kommunikatiosstrategie des Terrors im Gericht kommunikatiosohnmächtig: „die 

Worte bereiteten ihm Mühe, er hatte nie genug Worte“ (MoE, S.238), aber gewalttätig 

in der Handlung. Er wird als der „gefesselte Riese“ (MoE, S.212) gesehen. 

Kommunikation = Macht bzw. Autorität, die die Handlung besiegt, sodass 

Moosbrugger resignativ d.h. ent-sagt reagiert: „So das alles nur so bald wie möglich 

ein Ende nehmen!“ (MoE, S.242) würde. Moosbruggers kommunikative Isolierung 

wird deutlich daran schuldig erklärt, dass er ein Mörder wird: „das Bewusstsein der 

Öffentlichkeit bewahrte keinen bestimmten Begriff von ihm, sondern nur die matten, 

weiten Felder sich vermengender allgemeiner Begriffe, die so waren wie die graue 

Helle in einem Fernglas, das auf eine zu große Entfernung eingestellt ist.“ (MoE, S.532) 

/ Herrschaft der sprachlichen bzw. rhetorischen Autorität = indem er „dem Staatsanwalt 

Bravo zu(rief)“. (MoE, S.74) Er begreift nicht einmal, dass im Prozess von ihm die 

Rede ist. / Vergeblich hat er durch Lernen und unpassendes Verwenden von 

Fremdwörtern versucht, an der Macht der Sprache teilzunehmen, „seit er 

herausbekommen hatte, dass es der Besitz dieser Sprachen war, was den Herrschenden 

das Recht gab, über sein Schicksal zu ‘befinden’.“ (MoE, S.72) Im Gegensatz zu den 

anderen Figuren fehlt bei Moosbrugger die Einrahmung für Kommunikation und für 

                                                           
8 Siehe Luhmann, Niklas: Organisation und Entscheidung, Opladen: Westdeutscher Verlag, 2000. S.377. 
9 Gripp/Hagelstange, Helga: Niklas Luhmann. Eine erkenntnistheoretische Einführung, München: 

Wilhelm Fink 1995, S.88. 

 



soziale Identität nämlich die Sprache. Er kann nicht spielen, wie die anderen Figuren, 

sondern nur handeln. Moosbrugger beherrscht das Spiel der Sozialität nicht, so kann er 

die Sprache nicht lernen oder umgekehrt: Er hat die Sprache nicht erlernt, so kann er 

nicht spielen, sondern töten: „Aber nicht einfach, weil der nicht Integrierbare der Norm 

widerspricht, [...], sondern weil er sich in die Sprache selbst nicht mehr integriert und 

so entgleitet.“10 

 

Identität 

 

Begriff der Person = nicht eine Identität, sondern eine Identitätsmaske:  

Mit ‘Person’ ist nicht etwa der reale Ablauf organischer und psychischer Prozesse gemeint, der immer 

in der Umwelt sozialer Systeme stattfindet, sondern (im Anschluß an die Tradition dieses Begriffs) eine 

Art Identitätsmaske, die in der Kommunikation verwendet werden kann, um eine im einzelnen 

intransparente Umweltkomplexität zu bezeichnen.11 

Jeder Bürger = zersplitterte Charaktere ---> keine tautologische Selbstreferenz, indem 

man zu einer „Exklusionsindividualität“12 wird / Überschuss an Möglichkeiten auf 

narrativ-formaler Ebene = Möglichkeiten der Figuren an Identitätsangeboten, die auf 

die verwechselbare Plastizität der Charaktere einer Person zurückgreifen / 

Identitätsvorstellung = in Varianten ---> Figuren spielen verschiedene Rollen in eine 

Variationsbreite hinein / Figuren = Kippfiguren (Unpotenzial mit einer Identität zu 

identifizieren und „im Differential seiner Rollen“) 13, besitzen eine Identität durch 

differenzierte Verwendungen von Sinn ---> semantischer Bereich, der immer wieder zu 

bestimmen ist.  

Unmöglichkeit einer Identitätsbildung in pluralistisch-variablen Kontexten ---> kein 

Zentrum / Hinter den Etiketten und den Masken = bloß noch andere Masken im Rahmen 

einer vielfältigen Identität ---> nicht einfach eine Differenz zwischen einer sozialen und 

einer psychischen Identität, sondern auch das Sich-zerlegen „in mehrere Selbsts, 

mehrere Identitäten, mehrere Persönlichkeiten […], um der Mehrheit sozialer 

Umwelten und der Unterschiedlichkeiten der Anforderungen gerecht werden zu 

können.“14 Fragmentarische Figuren = Modus der Unvollständigkeit als Epigramm, als 

Imagination, wobei Distanzierungs- und Projektionserscheinungen entstehen, in denen 

eigene und fremde Zeichen vertauscht werden. Die Figuren  

wanken, wie es ein Seilläufer tut. Und da er durchs Leben dringt und Gelebtes hinter sich lässt, bilden 

das noch zu Lebende und das Gelebte eine Wand, und sein Weg gleicht schließlich dem eines Wurmes 

im Holz, der sich beliebig winden, ja auch zurückwenden kann, aber immer den leeren Raum hinter sich 

lässt. Und an diesem entsetzlichen Gefühl eines blinden, abgeschnittenen Raums hinter allem 

                                                           
10 Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, hg. von Joachim Schulte, Frankfurt a.M.: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2001, S.304f. 
11 Detlef, Horst: Niklas Luhmann, Stuttgart: C. B. Beck 1997, S.198f. 
12 Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 3, S.149. 
13 Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1993. S.148. 
14 Luhmann, Niklas: Gesellschaftsstruktur und Semantik, Bd. 3, S.223. 



Ausgefüllten, an dieser Hälfte, die immer noch fehlt, wenn auch alles schon ein Ganzes ist, bemerkt man 

schließlich das, was man Seele nennt. (MoE, S.184f.) 

Jede Selbstidentifikation einer Figur = Integration von Ego- und Alter-Identitäten. Als 

soziale Identitäten = Figuren symbolisch konstituierte Identitäten, aber der vollen 

Wucht von Kontingenz ausgesetzt, denn sie verstehen, dass sie ihre Selbstreferenz 

umstellen müssen, von der Einheit auf die Differenz, von der Kontinuierung des 

Identischen auf die Kontingenz der jeweiligen Identität. Objektive Wahrheit oder 

religiöse Heilssphären bilden keinen Halt mehr. / Gesellschaft = gefesselt an die 

funktionale Differenzierung, an die Dynamik eigensinniger System-Irrationalitäten.  

Identitätsmaske ---> Mensch = Schauplatz in der Umwelt bzw. Schauplatz „des 

innerlich schwebenden Lebens“ (MoE, S.253), sodass er wie „alle Geschehnisse in 

ihrer Bedeutung als die abhängige Funktion anderer“ (MoE, S.251) äußerlich 

wiederkehrt. Die Figur oszilliert zwischen ihren Grenzen als psychisches System und 

als soziales System bzw. zwischen der Macht der Selbstreferenz und der Macht der 

Fremdreferenz. Demnach muss die Figur entweder die eine Seite oder die andere Seite 

bezeichnen, also entweder ihr Selbst im Innen oder ihr Selbst im Außen bemerkbar 

machen ---> Das Selbst verflüssigt sich „im Fluß der Zeit, der seine Ufer mitführt.“ 

(MoE, S.445)  

Leben der Figuren = „ein zum Lachen und Entsetzen unbeholfener Kampf“ (MoE, 

S.71), wodurch sie ihre Identität auf eine soziale reduzieren. / soziokulturelles Netz = 

so unsichtbar, dass Fremdzwänge verinnerlicht und in Selbstzwänge umgewandelt 

werden ---> Figuren ständig auf der Suche nach dem eigenen Selbst und die eigenen 

Eigenschaften selbst schüren muss / Figuren = eigenschaftslose Gestalten, die sich 

umwandeln, sich selbst überschreiten und wieder sich selbst begrenzen. Vergleich mit 

Proteus = alles annehmen können als Simulation, als endlose Maskeraden, jenseits von 

jeder inneren und äußeren Bestätigung ---> Pathologie des Irrealen: Mangel an innerer 

Kohärenz und Fragmentierung in der sozialen Realität.  

Inkohärente Selbstreferenz und fragmentierte Fremdreferenz ---> immer sich 

verändernde Perspektiven. Die Figur scheint sich selbst zu verlieren an die Diversität 

der Beobachtungen anderer. Individuelle Eigenschaften = Sozialisationsphänomene: 

„Was man ist, ist also eigentlich nur das wofür man von allen gehalten wird; eine 

Reaktion der andern.“ (MoE, S.1713) / Identität = nicht etwas Identisches, sondern 

Ergebnis dessen, was dem Beobachten anderer als Identisches zu Grunde gelegt wird. 

Person = typische Relationen und Funktionen / Antwort darauf = Ulrichs Programm 

nach metaphysischem Leben bzw. nach metaphysischer Gesinnung: Prinzip der 

Eigenschaftslosigkeit, der Ablehnung des Charakters und der Selbstapostrophe, 

nämlich der Apostrophe der rollenhaften und sozialkonventionellen Persönlichkeit. / 

Ulrich = „etwas Unverbrauchtes und Freies“ (MoE, S. 548), das „geradezu an das 

Geheimnis des Ganzen“ (ebd.) erinnert.  

Besitz des Charakters = Gefangensein in der starren Persönlichkeit / Reise bzw. 

Rückkehr in die Heimatstadt = Befreiung Ulrichs: „durch dicke Gewölbepfeiler 

getrennt war; Dunkelheit sprang aus Ecken, Überfall und Totschlag fackelten in dem 

halberleuchteten Durchlaß: heftiges, altertümlich und blutig feierliches Glück fasste die 

Seele an.“ (MoE, 647) Isolierung bzw. Distanzierung von der Gesellschaft ---> Figur = 



„zu einer Muschel, in der man einen fernen Strom das Rauschen der Stadt hörte.“ (MoE, 

S.801) Identitätsbildung = Wegsein, nicht Dasein in der Welt, wo die Figur „sich nie in 

ganzer Figur“ „erblickt“ oder „bewegt“. (MoE, S.744)  

Leitmotive der Bühne oder der Insel ---> wodurch die Figuren vom eigenen Leben 

distanzieren ohne Zuschauer bzw. mit einem Zuschauer = Selbst in der faszinierten 

Position des Fremden als chameläonartige Inszenierung / Figur erlebt ihre Imagination 

in der Beobachtung des anderen Selbst = Form von Fremdreferenz ohne soziale 

Identität: Dieser Versuch „schien […] fast etwas ebenso Hohes zu sein wie das 

Emporgehobenwerden von einer mystischen Vereinigung.“ (MoE, S.1534) / Durch 

Abweichung und Distanzierung vibrieren die Figuren ironisch das gesellschaftliche 

Geschehen dadurch, dass sie es auf ihre Selbstreferenz reduzieren und sich selbst in 

einem Exil platzieren:  

Es schien ihm der Grund des menschlichen Lebens eine ungeheure Angst vor irgendetwas, ja geradezu 

vor dem Unbestimmten zu sein. Er lag im weißen Sand zwischen dem Blau der Luft und des Wassers, 

auf der kleinen, heißen Sandplatte der Insel zwischen den kalten Tiefen des Meers und Himmels. Er lag 

wie im Schnee. Wenn er damals verweht worden wäre, hätte es so kommen können. Hinter den Hügeln 

mit Disteln tollte Cl(arisse) und spielte wie ein Kind. Er fürchtete sich nicht. Er sah das Leben von oben. 

Diese Insel war mit ihm davongeflogen. (MoE, S.1745)  

Imagination ---> Bühne und Insel = Ausweitung der inneren Projektion auf das Reale, 

Integration der eigenen symbolischen Ordnung in das Reale bzw. crossing der Grenze 

zwischen Realem und Imaginärem und umgekehrt aus dem Imaginärem ins Reale / 

Bühne als Medium der Kunst = Form des Lebens bzw. Bedürfnis der Figur selbst, aus 

der Erstarrung ins Leben und in die Beobachtung zu rücken, wo der Topos 

menschlicher Selbsttätigkeit versprochen wird. / Theatralität = ironische und 

herrschende Form der Weltwahrnehmung der Figuren ---> durch das Bewusstsein 

vollzogene Ästhetisierung des Lebens / Bühne = Topos der ästhetisierenden Utopie, 

sodass die Frage „wer bin ich“ in die Frage „wo bin ich?“ (MoE, S.361) umgeschlagen 

wird:  

und dort war sie, ein in Tuch gehüllt, sitzen geblieben, bis sie ihren Gatten das Haus verlassen hörte. Sie 

wußte irgendetwas von Schnürböden in Theatern; dort oben, von wo die Seile laufen, saß sie also, 

während Walter seinen Abgang über die Treppe hatte. Sie malte sich aus, daß die Schauspielerinnen in 

ihren Spielpausen [….] in Tücher geschlagen in dem Gebälk über der Bühne sitzen und zusehen; sie war 

jetzt auch eine solche Schauspielerin und hatte alle Vorgänge unter sich zu Füßen. Darin kam wieder ihr 

alter Lieblingsgedanke hervor, daß das Leben eine schauspielerische Aufgabe sei […] das ungeheure 

Drama der Einzelnen hatte begonnen! (MoE, S.655f.) 

Oder an anderer Stelle: „Die Frage nach dem Ich beweist ein „Sich-Verlaufen. […] Jede 

Generation fragt erstaunt, wer bin ich und was waren meine Vorgänger? Sie sollte lieber 

fragen, wo bin ich, und voraussetzen, dass ihre Vorgänger nicht anderswie, sondern 

anderswo waren.“ (MoE, S.361)   

Das chaotische Leben der Figuren zeigt sich zuerst einmal, dass sich die räumliche 

Präsenz der Figuren in einem imaginären Anderswo verliert: „Ein tiefer Graben 

umweltlicher Herkunft schien sie und ihn in ein Nirgendland einzuschließen.“ (MoE, 

S.1025) Der Weg zur Bühne ist der Weg von der Umwelt der Gesellschaft zur 

Zentrierung des Ich in einem Ort, der seine simultane Gegenwart markiert, wo die 

Realität eliminiert wird. Die Figur besitzt zwar keine Identität, aber ihre individuellen 



Modalitäten (fühlen, beobachten, wissen) gehen in ein System ein, das eine mythisch-

narrative Rolle besitzt, die auf abstrakter Ebene alle individuellen und kollektiven 

Funktionen übernimmt: „Es müsse ein Markstein sein. Es müsse ein Spiegel sein, in 

den die Welt blicke und erröte. Nicht erröte, sondern wie im Märchen ihr wahres Antlitz 

erschaut habe und nicht mehr vergessen könne.“ (MoE, S.178)  

Die Figuren dekonstruieren bzw. negieren das Ich, um es zu schonen: „Das Theater 

beweist, dass heftige persönliche Erlebniszustände einem unpersönlichen Zweck, 

einem Bedeutungs- und Bildzusammenhang dienen können, der sie halb und halb von 

der Person lostrennt.“ (MoE, S.366) ---> Akt von imaginärer Selbstermächtigung und 

Selbstbegründung, wobei sich die Figur der Manipulation durch andere nicht wehrlos 

ausgesetzt ist. / Rolle des Schauspielers = Differenz zur gesellschaftlichen Rolle, die 

unecht ist. Figur = in der Unechtheit des Spiels auf der Bühne das Gefühl der 

Aufrichtigkeit, indem sie sich ihrer Fragmentierung bewusst wird / sie wird auf der 

Bühne fest-gestellt, während die Umwelt mit einer theatralischen Geste apostrophiert 

wird.  

Bühne = Metapher der Differenz von Souveränität und Fragmentierung der Figur / 

Vorstellung der Figuren: alle Welt = eine Bühne bzw. der Rahmen im Rahmen der 

Erzählung. Rahmen mit Abschirmungsfunktion = Wand als Metapher der 

Geschlossenheit der Figur: „Da war etwas in ihm, das hatte nirgends bleiben wollen, 

hatte sich die Wände der Welt entlang gefühlt und gedacht, es gibt ja noch Millionen 

anderer Wände.“ (MoE, S.153) 

Transformation der Figur auf die Bühne = Transformation in die Szene des 

Verlassenwerdens, der tiefen Beschädigung, aber auch des arroganten und trotzigen 

Durchhaltens gegen Störungen. Die Figur hat zwar ihre Souveränität im 

gesellschaftlichen Geschehen verloren, aber nicht ihre souveräne Distanz gegenüber 

ihrer Umwelt und gegenüber sich selbst. Theatervorstellung = Befreiung der Figuren 

von gesellschaftlichen Rollen, ihr anderer Zustand, ihr eigenes Welttheater ---> 

entmachtete, aber dafür entlastete Person in der Re-vision der Beobachtung / 

verbliebene abstrakte Figur = narrative Funktion. Das Selbst existiert nicht im Schrei, 

sondern in der Performanz: „Warten eines Gefangenen auf die Gelegenheit des 

Ausbruchs“ (MoE, S.356) / Erwarten = Thematisierung der Autopoiesis der Figur, 

deren Apotheose in der Vorstellung der Bühne und der Erzählung des eigenen Lebens 

sich ausdrückt.  

Motiv der Insel-Erfahrung bei Walter und Ulrich oder Raum des Gartens bei Ulrich und 

Agathe:  

[…] er legte sich am Inselrand zwischen die Gesellschaft von Meer, Fels und Himmel. Das ist nicht 

anmaßend gesagt, denn der Größenunterschied verlor sich, so wie sich übrigens auch der Unterschied 

zwischen Geist, tierischer und toter Natur in solchem Beisammensein verlor und jede Art Unterschied 

zwischen den Dingen geringer wurde. Um das ganz nüchtern auszudrücken, diese Unterschiede werden 

sich wohl weder verloren noch verringert haben, aber die Bedeutung fiel von ihnen ab, man war ‘keinen 

Scheidungen des Menschentums mehr untertan’, genau so wie es die von der Mystik der Liebe 

ergriffenen Gottgläubigen beschrieben haben. (MoE, S.125)  

Im versöhnten Raum der ästhetischen Trance der Bühne und der Insel schlagen sich die 

Angst und die Lebensmüdigkeit in die glückliche Selbstbeobachtung um: „das 



unbeschreibliche Gefühl […], die Arme auszubreiten und von einer Welle der 

Schöpfung gehoben zu werden!“ (MoE, S.246) Distanz als Abschirmung des Eigenen 

= in eine Weltbemächtigung / Glückserfahrungen = ekstatische Erfahrungen: Es geht 

dabei um eine „Steigerung des Sehens, Erlebens, Genießens durch Distanz.“15 ---> 

reflexive Identität bzw. Bewusstsein des anderen Zustandes: „Bewusstsein davon, in 

einem Zustand zu sein, das Bewusstsein wenigstens von der Möglichkeit einschließt, 

einmal in einem anderen Zustand zu sein.“ Musil spricht von einem Vorgang, der „ein 

zweites, höheres Bewusstsein zu bilden vermöchte“ (MoE, S.806), wobei das Selbst 

nicht ein Fertiges in seinen Fragmenten, sondern ein erfundenes Selbst in seiner vollen 

Einheit ist: „[…], aber vielleicht gehen wir dann, wenn die falsche Bedeutung, die wir 

der Persönlichkeit geben, verschwindet, in eine neue ein wie in das herrlichste 

Abenteuer.“ (MoE, S.572) Man fühlt, „dass Tod und Schrecken nicht das letzte Wort 

der Wahrheit sein werden.“ (MoE, S.859)  

Musils Identitätsbildung: „den inneren Menschen (zu) erfinden“16, nämlich wie die 

Bewusstseinsvorgänge zum Machtinstrument werden, das in der Zersetzung der 

sozialen Umwelt die gelungene Herrschaft der Reflexion über das Materielle besiegelt, 

= Befreiung von den „erstarren gelassene(n) Gleichnisse(n)“, auf die sich das Leben 

stützt. (MoE, S.574) Freiheit als Manifestationsform der Figur = Antipode der 

Erstarrung. So endet das Werk mit einem testamentarischen Versprechen, denn ihm 

fehlt der Schluss, der Punkt: 

Das versprochene Wort verliert seinen Eigensinn und gewinnt Nachbarsinn. (…) Die Nacht schließt alle 

Widersprüche in ihre schimmernden Mutterarme, und an ihrer Brust ist kein Wort falsch und keins wahr, 

sondern jedes ist die unvergleichliche Geburt des Geistes aus dem Dunkel, die der Mensch in einem 

neuen Gedanken erfährt. So hat jeder Vorgang in Mondnächten die Natur des Gesteigerten. Er hat die 

Freigebigkeit und Entäußerung. Jede Mitteilung ist eine neidlose Teilung. Jedes Geben ein Empfangen. 

(MoE, S.1084) 

Der Roman enthält zahlreiche Topographien der Zurückhaltung, des Verstecks und des 

distanzierten Geschehens, wie der Garten, das Zimmer, das Fenster, die Bühne. Diese 

Verortung der Figuren parodiert ihre gesellschaftliche Umwelt bzw. ihr Leben, zumal 

diese Parodie durch das Motiv des ironischen Lachens verstärkt wird, das die Differenz 

vom Tragischen (Erschrecken) und Komischen (Lachen) ausdrückt:  

Die Menge der am Protest Beteiligten löst sich an den Rändern, um in die Kulisse zu verschwinden (…); 

es wäre unsinnig gewesen, ohne Zuschauer weiter zu drohen, und auf eine Weise, die ihnen ganz 

natürlich vorkam, verschwand im selben Augenblick die Erregung aus ihrem Gesicht, ja es gab nicht 

wenige, die lachten und sich fröhlich zeigten, wie auf einem Ausflug. Und auch Ulrich, der das 

beobachtete, lachte, aber die, welche nachkamen, meinten, das sei der lachende Graf, und ihr Zorn 

steigerte sich furchtbar, und Ulrich lachte nun erst gar über das ganze Gesicht. (MoE, S.631)  

Dieses ironische Lachen Ulrichs in der Figur des Grafen bestätigt Luhmanns Postulat 

über das Verhältnis von Kunst und Leben: „Da das Kunstwerk existiert und real 

überzeugend [...] erlebt werden kann, kann etwas mit der Welt nicht stimmen. Mit der 

Welt! – und gerade nicht mit der Kunst, die ihre eigenen Möglichkeiten ja ersichtlich 

beherrscht.“17 

                                                           
15 Luhmann, Niklas: Liebe als Passion, S.172. 
16 Musil, Robert: Gesammelte Werke, Bd. 2, S.1029. 
17 Luhmann, Niklas: Das Kunstwerk und die Reproduktion der Kunst, S.385. 


