
Beobachtung 

Literarisches Werk: Beobachtung = Bezeichnung und Unterscheidung (die Form, durch 

die das Werk seine Prozesse räumlich platziert).  

Dieser Vorgang des Beobachtens kompensiert den Verlust der Einheit der Welt: „Indem 

Form ein Verlust, und doch schön ist, tröstet sie uns über die unaufhörlichen Daseins- 

oder Vollkommenheitsverluste, denen wir ausgesetzt sind.“1 

Jede Beobachtung ---> eigenes Universum mit unterschiedlichen Kontexturen / mit 

unterschiedlichen Konstruktionen von Welt = Polykontexturalität der Welt 

(gleichzeitige Möglichkeit verschiedener Beobachtungen).  

Roman = Unterscheidungen --->  

a. in der Sachdimension (sinnhafte Intention im Hinblick auf Gegenstände oder Themen 

sinnhafter Kommunikation),  

b. in der Zeitdimension (Interpretation der Realität im Hinblick auf eine Differenz von 

Vergangenheit und Zukunft) und  

c. in der Sozialdimension (Berücksichtigung neben der Ego-Perspektive von Alter-

Perspektiven) 

Im Roman markierte Differenzen: Differenz zwischen Innen und Außen, Differenz 

zwischen vorher und nachher und Differenz zwischen Alter und Ego. 

Anfang eines literarischen Werkes ---> Beobachtungen zu schaffen: Jedes Werk setzt 

intentional eine Unterscheidung, um sich selbst zu bezeichnen im Unterschied zu 

anderen literarischen Werken / setzt eine Differenz, einen Anfang, worauf es seine 

eigene Wirklichkeit konstituiert  

Dabei bezeichnet das Werk die eine Seite, auf der es seine Operationen entfaltet. Eben 

diesen Vorgang nennt man Beobachtung: „Der Ausgangspunkt ist ein mark, das seine 

beiden Seiten unterscheidet (den marked state und den unmarked state) – und dies vor 

dem Hintergrund eines unmarced space, von dem es selbst als Form unterscheidet.“2 

Der ent-scheidende Anfang bei Musil: die Stille der Naturzeit: „Die Isothermen und 

Isotheren taten ihre Schuldigkeit“ (MoE, S.9)  

Dann: Ereignis des Unfalls als Trennung der Zeit in ein Vorher (wo nichts passierte) 

und in ein Nachher (die Weltgeschichte nachträglich erzählend reaktualisiert wird). 

Erzählung in zahlreichen Unterscheidungen durch a) Ereignisse und b) Figuren mit 

ihren Perspektiven = symbolisieren die Welt   

Unterscheidungen, deren eine Seite erzählt wird, während die andere Seite, die 

gleichzeitig existiert, als die eine Seite einer neuen Unterscheidung entfaltet wird.  

Struktur des Werkes = Schachtelung, die konstruiert und dekonstruiert wird im Sinne 

eines Experiments.  

                                                           
1 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.974. 
2 Brown, G. Spencer: Gesetze der Form, Lübeck: Bohmeier Verlag 1997, S.88. 



Erste Unterscheidung: „fatal“, in dem Sinne, dass „sie alles bestimmt, was (danach) 

beobachtet werden kann.“3 Bei Musil: das erste Kapitel = Mikrografie des ganzen 

Werks mit allen Problematiken und Themen: „Die erste Zäsur, der erste Schritt, die 

erste Unterscheidung, die zwei Seiten trennt, muss sowohl von der noch nicht verletzten 

Welt als auch vom entstehenden Werk her als Zufall angesehen werden.“4  

Durch den Anfang signalisiert das Werk zufälligerweise seine Gegenwart und zugleich 

‘verrät’ es die Gegenwart des Erzählers als den ausgeschlossenen Dritten. Durch 

Zufall: Erzähler = Beobachter seines Werkes ---> weder auf der einen noch auf der 

anderen Seite der Unterscheidung: „Das Kunstwerk entsteht demnach als Umarbeitung 

von Zufall in zufallsabhängige Notwendigkeit.“5 

Erzähler: re-entry Figur in das Beobachtete des Werkes ---> Teil dessen, was er 

beobachtet, er sieht sich in der paradoxen Situation dessen, was er beobachtet / 

imaginäre Instanz, Metapher: „Obwohl also die erzählte Welt als Ganze abhängig ist 

von der Erzählinstanz, ist sie in ihrer Bedeutungsvielfalt keineswegs identisch mit der 

Summe jener Beobachtungen zweiter Ordnung, die die Position des Erzählers 

konstituiert.“6 

Erzähler: mischt sich als ausgeschlossener Dritte in die Erzählung ein und thematisiert 

das Beobachten des Beobachtens / er zieht sich zurück, macht aber die Trennschärfe 

zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung deutlich / spielt die Rolle des 

Zufalls, sodass er als Beobachter an einigen Stellen als unwissend bzw. als abwesend 

vorkommt.  

Der Erzähler als der ausgeschlossene Dritte = Musils Romancier: 

Ich erzähle. Dieses Ich ist aber keine fingierte Person, sondern der Romancier. Ein unterrichteter, bitterer, 

enttäuschter Mensch. Ich. […] Dieses Ich kann nichts erleben und erleidet alles, […]. Wie von einem 

letzten, weise, bitter und resigniert Überlebenden der Katakombe aus erzählt.7   

Oder:  

„Ich wird in diesem Buche weder den Verfasser bedeuten noch eine von ihm erfundene 

Person“, „ich habe weder die überpersönliche oder unpersönliche Absicht die Wahrheit 

zu sagen […], noch die Absicht, noch ich zu einer Romanfigur zu machen“, „ich, der 

ich weder Gelehrter, noch ein Charakter noch in diesem Falle Dichter sein will.“8  

Werk = gleichzeitig zwei Unterscheidungen: erstens die Unterscheidung zwischen 

Erzählgeschehen und Figuren, und zweitens die Unterscheidung, die die Figuren als 

beobachtete Beobachter handhaben.  

                                                           
3 Esposito Elena: Soziales Vergessen, Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp S.215. 
4 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.11. 
5 Ebd. 
6 Berg, Henk de/Prangel, Matthias (Hg.): Systemtheorie und Hermeneutik, S.82. 
7 Musil, Robert: Tagebücher, Bd.1, S.579. 
8 Ebd., S.463. 

 



Werk = a. Thematisierung von Welt auf der einen Seite und b. Thematisierung des 

Sehens und des Nicht-Sehens auf der anderen Seite: „Es gibt zwei Realitäten! Die 

‘Eine’ heißt: ‘Wie ich sehe’ – die ‘Andere’: ‘Wie ich nicht sehe’.“ (MoE, S.1783) 

Keine einheitliche Geschichte, denn: Perspektiven von den Perspektiven des Nicht-

Sehens der Figuren. Erzählung: hinter dem Rücken seiner Figuren (ihren unbewussten 

Motiven) ---> das Sehen der Unmöglichkeit des Hinsehens basiert auf ihrem blinden 

Fleck, hinter deren Horizont, dennoch nicht im Sinne einer allwissenden Instanz, 

sondern in der Form des ‘als ob’, nämlich als ob es beobachten könnte, was sich im 

Inneren der selbstreferentiellen Figuren abspielt. 

Konzept der Beobachtung erster und zweiter Ordnung, des Nicht-Sehens und des 

Sehens ---> nicht die eine richtige Perspektive 

Roman: eine ununterbrochene Markierung, ein Kreuzen vom Nicht-Sehen auf Sehen, 

vom Sehen auf Nicht-Sehen ---> multiperspektivistisch gebrochene, heterarche 

Beobachtungsverhältnissen 

Seine Sprache = Sprache der Beobachtung, Beobachten von Beobachtungen, Geflecht 

von Beobachtungsformen, Wechsel zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung   

Luhmann: „Man lernt ein zweites Mal Sprache. Man lernt erneut zu unterscheiden 

zwischen Zeichen und Bezeichnetem - zwischen dem, was für alle Beobachter erster 

Ordnung vorliegt und dem, was man als ihr Beobachten beobachten kann.“9 

Figuren: illustrieren die Ereignisse als Beobachter erster Ordnung 

Roman: erklärt die Ereignisse als Beobachtung zweiter Ordnung 

Relation zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung: 

‘Es ist ein anderes Verhalten; ich werde anders und dadurch auch das, was mit mir in Verbindung steht!’ 

dachte Ulrich, der sich gut zu beobachten meinte. Man hätte aber auch sagen können, dass seine 

Einsamkeit – ein Zustand, der sich ja nicht nur in ihm, sondern auch um ihn befand und also beides 

verband – man hätte sagen können, und er fühlte es selbst, dass diese Einsamkeit immer dichter oder 

immer größer wurde. Sie schritt durch die Wände, sie wuchs in die Stadt, ohne sich eigentlich 

auszudehnen, sie wuchs in die Welt. (MoE, S.664) 

Die Beobachtung Ulrichs wird durch das Verb ‘meinte’ markiert und die Beobachtung 

des Romans durch die Potentialis ‘man hätte sagen können’, die die Beobachtung der 

Figur korrigiert, kommentiert und erweitert. Die Identität, die das Verb ‘meinte’ der 

Figur geben könnte, wird aufgehoben, indem die Einsamkeit, durch eine dreifache 

Anapher Subjekt des Satzes wird, zumal sie personifiziert und damit zum Subjekt des 

Satzes wird. Die Metaphern ‘schritt’ und ‘wuchs’ verstärken die Nicht-Identität der 

Figur. So wird die eigentliche Figur die Einsamkeit, die die Person substituiert.  

Figur als Beobachter erster Ordnung ---> Tatsachen bzw. Objekte: ‘was-Beobachten’  

Werk: Beobachter zweiter Ordnung ---> nicht allein Gegenstände oder Personen, 

sondern auch das ‘wie des Beobachtens’ 

                                                           
9 Luhmann, Niklas: Soziologie des Risikos, Berlin/New York: Walter de Gruyter 1991, S.246. 



Beobachtungen von Figuren und Beobachtungen des Werkes schließen sich aneinander 

an ---> zirkuläre Beziehung  

Das Werk beobachtet somit den Rahmen der Figuren, ihrer Handlungen und 

Reflexionen und erzeugt somit die Bedingung der Kontingenz, die die Literatur der 

Moderne charakterisiert. Als Beobachter zweiter Ordnung = Entkommen vor dem 

Schreck der Notwendigkeit bzw. vor dem Schreck des Beobachters erster Ordnung. Er 

konstatiert mit der Kontingenz der Differenz, mit der er die Welt beobachtet, die 

Kontingenz der Welt selbst und erschüttert dadurch die „Magie der Dinge – dass sie 

sind, wie sie sind“.10  

Figur = im beschränkten Rahmen ---> monokopisches Beobachten 

Noch-Nicht des Möglichkeitssinns, Auch-anders-Mögliche der Beobachtung zweiter 

Ordnung ---> stereoskopisches Beobachten 

Das Werk als Beobachtung zweiter Ordnung verfolgt stets die Beobachtungen der 

Figuren und unterminiert sein eigenes Medium, indem es den Ereignischarakter der 

Beobachtung erster Ordnung unterminiert:  

Die Gegenüberstellung von Beobachtung erster und zweiter Ordnung konstituiert hier die Differenz, die 

die ungerahmte Leinwand rahmt. Überdies rahmt, […] das Bild innerhalb des Bildes das Bild, in dem es 

enthalten ist. Dieser Rahmen, konstituiert durch Differenz, ist der Code der Kunst.11 

Roman: als Beobachtung zweiter Ordnung „eine vollständig gleitende Perspektive“12, 

eine spähende Beobachtung der Figuren, die die allgemeinen Weltverhältnisse 

relativiert. Situation der Dauerskepsis wie die moderne Gesellschaft: „Auf der Hand 

liegt, dass die Polykontextualität der modernen Gesellschaft in der Skepsis eine 

wichtige Beobachtungskondition hat.“13  

Übergang von einer Beobachtung erster Ordnung zu einer Beobachtung zweiter 

Ordnung ---> ein semantisches Reflexionspotential, ein radikal gewandeltes Welt-, 

Seins- und Realitätsverständnis. Die Umstellung des Gesellschaftssystems auf das 

Prinzip funktionaler Differenzierung bildet die sozialkulturelle Voraussetzung für das 

Experimentieren mit Beobachtungsformen zweiter Ordnung = moderne Literatur 

Moderne Gesellschaft: als ein Projekt (Habermas) / Luhmann: „Wenn man weiterhin 

von einem ‘Projekt der Moderne’ sprechen will, so ist dieses Projekt unvollendet, ja 

noch nicht einmal adäquat entworfen.“14  

Hypertropie des Inaktuellen = alles könnte auch anders ausfallen, hebt das Erzählte auf 

/ Die Einheit der Welt = das Ungesagte und Unsagbare im Gesagten, das Unvertraute 

im Vertrauten: „Die Kunst benutzt also vertraute Mittel, benutzt sie aber weniger 

beliebig und nicht nur, um das Paradoxieren als effektives Können vorzuführen.“15 Das 

Unbeobachtbare ist etwas, was sich der Beobachtung entzieht und somit jedem Versuch 

                                                           
10 Luhmann, Niklas: Weltkunst, S.14. 
11 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, S.44. 
12 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays I, S.38. 
13 Peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung von Theorie und Praxis, S.58, Anm.21.   
14 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S.1142. 
15 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.439. 



in einer Form ausgedrückt zu werden. So wird in der Literatur „die Operation des 

Beobachtens zugleich (zur) Operation des Unbeobachtens […].“16 

Roman: das Unbeobachtbare = der andere Zustand / das ungeschriebene Kreuz der 

Beobachtung, das, was zwar nicht beobachtet werden kann, aber als Differenz 

bemerkbar ist.  

Der andere Zustand = eine Unform des fließenden Raum- und Zeitkontinuums, eine mit 

einem metasprachlichen Negations- und Uneigentlichkeitssignal versehene Form ---> 

Werk als Erzählung: Form, als Fragment: Verzicht auf Form 

Also: notwendiges Aufhören (# Ende) Der andere Zustand als Inszenierung des 

Unverfügbaren steht somit in enger Verbindung mit der Unthematisierung eines 

narrativen Endes. Absenz des definitiven Endes = Apotheose des Möglichkeitssinns 

Die Form der Sprache, die Form der Welt wird zum gesperrten Weg in den anderen 

Zustand, in den ‘unmarked state’: „[…] es ist kein Ufer da und kein Ast und nichts als 

dieses Schwimmen.“ (MoE, S.751) 

 

Der beobachtete Beobachter 

Begriff der Beobachtung ---> konstitutive Rolle im Werk: durch 

Beobachtungsverhältnisse werden die Figurenperspektiven im Text entfaltet. 

Luhmann: „[...] Verschiedenheit der Perspektiven von unterschiedlichen Charakteren 

und [deren] Begegnung im Roman [...]“17, was für Musils Werk besonders 

charakteristisch ist.  

Beobachtungsperspektive = Identifizierung der Figur als Optionsreichtum und als 

Komplex von Erwartungen an sich selbst oder an andere Figuren / Konstellation von 

Selbst- und Fremderwartungen ---> individualisiert die Figur und macht ihre eigene 

Komplexität aus. Fast alle Figuren des Romans = besonders komplexe Figuren 

Auf der Ebene der Beobachtung zweiter Ordnung ---> Figurengestaltung 

mehrperspektivischer und daher mit mehr inneren (Reflexionen, Gefühlen) und äußeren 

Beobachtungen (mimetischen Reaktionen, Gestik, Handlungen und 

Kommunikationen) / Ähnlich beschreibt Iser die Struktur des Textes als „System der 

Perspektivität“.18  

Roman als Beobachtung zweiter Ordnung # eine Widerspieglung von selbst- und 

fremdbezüglichen Figuren  

Das Werk = als Differenz zwischen a. Figuren bzw. mediale Gestaltung von Personen 

(Motive und Erwartungen) und b. Geschehen durch zeitliche Folge von Ereignissen / 

Differenz von Erzählgeschehen und Figur = Verdichtung von Beobachtungen der 

Figuren / Erzählgeschehen = Terrain, in dem sich Beobachtungen entfalten. Es ist der 

                                                           
16 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht, S.38. 
17 Hier zit. in: Berg, Heng de/Prangel, Matthias: Kommunikation und Differenz. Systemtheoretische 

Ansätze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag 1993, S.193. 
18 Iser, Wolfgang: Der implizite Leser. Kommunikationsformen des Romans von Bunyan bis Beckett, 

München: Fink 1972, S.1976.  



unmarked state der Figuren, den die Figuren durch ihre eigenen Beobachtungen und 

Unterscheidungen verletzen. 

Werk: zahlreiche Beobachtungen der Figuren und ihre perspektivische Einstellung 

durch Wörter wie ‘beobachten’, ‘nennen’, ‘ansehen’, ‘meinen’, ‘sich erinnern’ usw. 

Das Beobachtermotiv infiltriert einerseits die narrative Gestaltung:  

Er war Herr in allen Zimmern wie ein Hirsch im Walde. Das Blut drängte wie ein Geweih mit achtzehn 

dolchscharfen Sprossen aus seinem Kopf. Die Spitzen dieses Geweihs streiften Wände und Decke. Es 

war Haussitte, dass in allen Zimmern, wenn sie augenblicklich nicht benützt wunden, die Vorgänge 

zugezogen wurden, damit die Farben der Möbel nicht unter der Sonne litten, und Soliman ruderte durch 

das Halbdunkel wie durch Blätterdickicht. Es machte ihm Freude, das mit übertriebenen Bewegungen 

auszuführen. Sein Trachten war Gewalt. (MoE, S.337)  

Andererseits zerstückelt das Beobachtermotiv die Figuren als Einheit und macht sie 

zum beobachteten Beobachter. Ähnlich fasst Foucault den Menschen als 

,,unterworfene(n) Souverän, (als) betrachtete(n) Betrachter“.19  

Beispiele: 

a. In der Verhaftung Ulrichs wird dieser vom Blick des Wachtmeisters gewalttätig 

nivelliert: „Sein Gesicht galt nur als Signalelement“, seine grauen Augen, ,,eines von 

den vorhandenen vier, amtlich zugelassenen Augenpaaren, das es in Millionen Stücken 

gab“, gelten als ein Merkmal für die Wissensperspektive des Bürokraten. (MoE, S.159) 

b. Das Betrachtetwerden wird zugespitzt bei Agathe, die in der Kindheit schrecklich 

angeschaut wird von überdimensionalen Clowns. (vgl. MoE, S.863)  

c. Ulrich nimmt an dem verwirrenden Schauspiel teil, das Rachel und Soliman am 

Schlüsselloch beobachten. (vgl. MoE, S.181) 

 

Beobachtetwerden ---> Rahmen für die Identität der Figuren: 

Als sie (Agathe) an ihnen vorbeikam, fühlte sie die vier gastfreundlichen Augen nackt und gerührt auf 

ihrem Gesicht und begriff, dass sie für ein Liebespaar gehalten worden seien, das sich gezankt und wieder 

versöhnt hatte. ‘Sie haben uns für ein Liebespaar gehalten!’ sagte sie. Übermütig schob sie ihren Arm in 

den ihres Bruders, und ihre ganze Freude kam zum Ausbruch. ‘Du solltest mir einen Kuß geben!’ 

verlangte sie […]. (MoE, S.745) 

Figuren wie Spionen des Erzählgeschehens durch unendliche Beobachtungen in ihre 

Umwelt ---> nicht einfach ein wechselseitiges, sondern vielmehr ein labyrinthisch 

verkettetes Beobachten von Beobachtern: „Ulrich konnte beobachten, daβ sie [Diotima] 

dauernd seine Erscheinung betrachtete [...]“ (MoE, S.93) und „Er [Ulrich] [...] 

beobachtete einigemale, daβ [...] ein Augenpaar aus einer dunklen Ecke des 

Vorzimmers wie zwei groβe weiβe Schneckenhäuser auf Rachel zuwanderte; dies 

waren Solimans Augen [...]“. (ebd., S.495)  

Figuren: verschiedene Beobachtungspositionen und Beobachtungsrollen auch im 

Wahnsinn / Luhmann: Bedeutung des Beobachtens und des Beobachtetwerdens: „Das 

Ich gewinnt […] seine ichspezifische aktuale Unendlichkeit, seine transfinite Selbstheit 

                                                           
19 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge, 3. Aufl., Frankfurt a.M..: Suhrkamp 1980, S.377. 

 



nur in der Kontrastierung zu einem anderen Ich (Du) gleicher Art, das ihm jede 

ontologische Selbstfixierung verwehrt dadurch, dass es sie beobachtet.“20  

Beobachtungen der Figuren = Vielzahl von Perspektiven / Das Werk fokussiert folglich 

nicht auf Figuren als Identitäten, sondern darauf, wie die Figuren das erzeugen, was 

dem Beobachten jeweils als Identisches zugrunde gelegt wird. Dadurch wird der Raum 

des Romans zu einem fließenden Kontinuum, sodass Ulrich konstatiert, dass die Wände 

sich bewegen: 

man rasiert sich, man iβt, man liebt, man liest Bücher, und übt seinen Beruf aus, als ob die vier Wände 

stillstünden, und das Unheimliche ist bloβ, daβ die vier Wände fahren [...] und ihre Schienen 

vorauswerfen, wie lange, tastend gekrümmte Fäden, ohne daβ man weiβ wohin. (MoE, S.32) 

Verschiedene Figuren als Beobachter = verschiedene Schnitte in die Welt des Werkes, 

verschiedene Unterscheidungen ---> Welt nicht als Universum, sondern als 

Multiversum / ein polykontexturales Werk (kein archimedischer Punkt) 

Aber Polykontexturalität = Kontingenz d.h. nicht eine Wirklichkeit, nicht eine 

notwendige, objektiv gegebene oder unabänderliche Welt, sondern mögliche Welten, 

um den Preis eines „unauflösbaren Relativismus“21, einer Unsicherheit und 

Ungewissheit, denn: man kann alles auch anders beobachten, es gibt keine richtige 

Perspektive: „Gerade weil sich die moderne Zeit von der Bedeutung der Ereignisse 

entkoppelt, lässt sie Raum für die unendliche Vielheit der Bedeutungen.“22  

Fortlaufende Perspektivierung ---> hohe Reflexionsfähigkeit, Verkettung und 

Verflechtung von Beobachtungen als Differenz (das Werk als Beobachtung zweiter 

Ordnung) von Differenzen (die Figuren als Beobachter erster Ordnung). 

 

Selbstbeobachtung 

Bezeichnung der Figuren = beobachtete Beobachter ---> Seite der Selbstbeobachtung 

Der Prozess der Selbstbeobachtung „läuft im Zuge der geschlossenen autopoietischen 

Fortsetzung des Bewusstseins von Moment zu Moment mit und besteht in der 

Beobachtung eigener Gedanken.“23 

Selbstbeobachtung: die Figur beobachtet sich selbst, durch den Operationsmodus des 

Bewusstseins, nämlich durch die Produktion und Reproduktion von Gedanken aus 

vorherigen Gedanken.  

Wir denken nicht über etwas nach, sondern etwas denkt sich in uns herauf. Der Gedanke besteht nicht 

darin, daß wir etwas klar sehen, das sich in uns entwickelt hat, sondern daß sich eine innere Entwicklung 

bis in diesen hellen Bezirk hinein erstreckt. Darin ruht das Leben des Gedankens.24 

Bewusstseinsstrom: ein Gedanke beobachtet den anderen, indem es zurückblickt ---> 

Vorstellung: „Es (das Bewusstsein) kann sprunghaft von einem 

                                                           
20 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.129. 
2121 Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 5, S.29. 
22 Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, S.279. 
23 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.425. 
24 Musil, Robert: Tagebücher, Bd. 1, S.117. 



Sprachgedankenkontext in einen anderen übergehen, ohne die Selbstreproduktion des 

Bewusstseins zu beenden, ohne die Bewusstwerdemöglichkeit weiterer Vorstellungen 

zu verhindern.“25  

Figuren = Zustand: „die Gebilde der Einbildungskraft einander zu jagen beginnen.“ 

(MoE, S.662f.) / kontinuierlicher Prozess der Neubildung von Vorstellung aus 

Vorstellungen 

Beispiel der strengen Kontinuität von artikulierten Gedanken durch die parataktische 

Wiederholung der Anapher ‘er dachte’ / Reihung von Gedanken als Verweigerung der 

Figur, die Ereignisse der Umwelt zu akzeptieren: 

Gut, dass sie nicht hier ist, dachte er ‘sie würde diesem Druck nicht standhalten!’ Aber ein stechender 

Schmerz schloss ihn im selben Augenblick von der Fortsetzung des Gedankens aus; er hatte sich an den 

überaus deutlichen Eindruck des Wahnsinns erinnert, den sie auf ihn gemacht hatte. Er dachte ‘vielleicht 

bin ich selbst wahnsinnig, weil ich es so lange nicht bemerkt habe!’ Er dachte ‘ich werde es bald sein, 

wenn ich immer mit ihr lebe!’ Er dachte ‘ich glaube es nicht!’ Er dachte ‘aber es ist ganz sicher!’ Er 

dachte ‘ihr geliebtes Gesicht ist zwischen meinen Händen zu einer Fratze erstarrt!’ Aber richtig konnte 

er alles das nicht mehr denken, denn Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit blendeten sein Bewusstsein. 

Er fühlte bloß, dass es trotz dieses Schmerzes unvergleichlich schöner sei, Clarisse zu lieben, als hier 

mitzulaufen, und er drückte sich, der Angst ausweichend, tiefer in die Reihe hinein, worin er marschierte. 

(MoE, S.628) 

Vorstellungen ---> Selbstreferenz des Bewusstseins: „Was liegt schließlich an den 

Vorgängen als solchen! Es kommt auf das System der Vorstellungen an, durch das man 

sie betrachtet, und auf das persönliche System, in das sie eingefügt sind.“ (MoE, S.684) 

Vorstellungen und vorgestellte Ereignisse ---> Doppelperspektive: Die Figur 

beobachtet sich selbst einmal als inneres Selbst, andererseits als äußeres Selbst, als ob 

sie von außen wäre: „doppelte Möglichkeit des gebenden und des nehmenden Sehens 

einmal von außen empfangen worden sein, als ein Doppelgesicht der Natur.“ (MoE, 

S.688f.) Sebstbeobachtung  = Selbst- und Fremdreferenz zugleich 

Grenze von Selbst- und Fremdreferenz = blinder Fleck: „Der blinde Fleck ist sozusagen 

[…] [das] Apriori [des Beobachters].“26 / die Unterscheidung, mit der die Figur sich 

selbst und ihre Umwelt beobachtet. Sie kann nicht sehen, wie sie die Welt beobachtet -

--> das Selbst der Figuren lesbar und erzählbar nur auf dem blinden Fleck ist: 

Versuche dir einen Farbblinden vorzustellen, dem Helligkeiten und Schattungen fast völlig die farbige 

Welt vertreten: er sieht keine einzige Farbe, und kann sich doch wahrscheinlich so verhalten, dass man 

es nicht merkt, denn was er zu sehen vermag, vertritt ihm das, was er nicht sehen kann. (MoE, S.1154) 

zahlreiche thematische Parallelen und Bezüge des blinden Flecks: Das Selbst liegt in 

„einem feurigen Nebel“ (MoE, S.760), es ist, „wie wenn ein Buch versehentlich eine 

Seite aus einem anderen eingebunden ist.“ (MoE, S.656) Der blinde Fleck, der „Mangel 

an Glück“ (MoE, S.1245) ist die inhärente Lüge der Figuren, ihre konstitutive 

Blindheit, ihre Rahmen-Setzung, wo ihre Perspektive eingeschlossen wird: 

sehr verständlich, dass man nichts verstehen könne, und entgegnete: ‘Ich rate dir, sieh einmal einen 

Spiegel in der Nacht an: er ist dunkel, er ist schwarz, du siehst beihnahe überhaupt nichts; und doch ist 

dieses Nichts ganz deutlich etwas anderes als das Nichts der übrigen Finsternis. Du ahnst das Glas, die 

                                                           
25 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.369. 
26 Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.10. 



Verdoppelung der Tiefe, irgendeine noch zurückgebliebene Fähigkeit zu schimmern - und doch gewahrst 

du gar nichts!’ (MoE, S.1089f.) 

blinder Fleck in Jean Pauls Herperus: „ ‘Ich! Ich! Der Abgrund, der im Spiegel des 

Gedankens tief ins Dunkel zurückläuft – Ich! Du Spiegel im Spiegel – du Schauder im 

Schauder!’ “27  

„Der Spiegel verdoppelt nicht die Realität der Gegenstände, sondern lediglich deren 

Beobachtung.“28  

Unmöglichkeit der Selbstbeobachtung ohne blinden Fleck = die Unmöglichkeit einer 

Identifizierung mit dem Selbst: Metapher des schwarzen Spiegels: „[…] dass, man im 

Spiegel mehr sieht als nur sich selbst. Man sieht im Spiegel sich selbst im Kontext, sich 

selbst mit Konkurrenten.“29  

schwarzer Spiegel = kühne Metapher der Beziehung der Figur zu sich selbst, nämlich 

des beobachteten Beobachters mit dem blinden Fleck, wobei die Figur ihr Selbst nicht 

als Identität, sondern als Differenz betrachtet, und zwar als Differenz von Fragmenten 

des Selbst, die die Vollständigkeit des Selbstzuganges verhindert: 

Wenn du dich heute, wo du ganz im Besitz deiner selbst zu sein glaubst, ausnahmsweise einmal fragen 

solltest, wer du eigentlich seist, wirst du diese Entdeckung machen. Du wirst dich immer von außen sehn 

wie ein Ding […] Mit aller Beobachtung wird es dir höchstens gelingen, hinter dich zu kommen, aber 

niemals in Dich. Du bleibst außer dir, was immer du unternimmst. (MoE, S.902) 

Mit gesteigerten Anforderungen an Selbstbeobachtungs- bzw. Sebstbeschreibungskapazitäten steigert 

sich auch die Erfahrung der Unvollständigkeit des Selbstzuganges, stellt sich die Einsicht ein, daß jede 

Sicht auf sich selbst Sicht auf Fragmente, die Ergebnisse von Selbstbeobachtungen und der je genutzen 

Unterscheidungen sind, also kontigent und anders möglich. Insofern haben zur Selbstbeobachtung fähige 

Systeme sich mit jeder Sebstbeobachtungsoperation selbst im Rücken.30  

blinder Fleck = Rationalität der Figurenperspektiven, so lange es geht nicht zu wissen, 

dass es etwas gebe, was getäuscht werden müsse ---> Zustand der Aporie 

(Überraschungseffekte und Blitzgedanken): Weltkontakt der Figuren 

Werk = Paradigmatisierung des blinden Flecks, Paradigmatisierung der falschen 

Vorstellungen der Figuren: Es geht um „etwas Unausdrückbares in uns und in der Welt“ 

(MoE, S.1507), was eine totale Klarheit der Selbst- und der Fremdbeobachtung 

verhindert. Selbst- und Fremdreferenz werden in eine Vielheit von Beobachtungen 

zersplittert:  

dann schien es ihm mit einemmal ganz unmöglich zu sein, das helle Grün eines jungen Blattes zu 

verstehen, und die geheimnisvoll begrenzte Formenfülle eines kleines Blütenbechers wurde zu einem 

von nichts unterbrochenen Kreis unendlicher Abwechslung. (MoE, S.1088)  

Gründe: a) disparate und chaotische Umwelt, b) einzelne Wahrnehmung ---> „blind 

nach allen Seiten (fährt)“ (M0E, S.473) zwischen Eruption und Passivität / 

Selbstbeobachtung der Figuren = doppelt perspektivische Beobachtung eines Selbst 

                                                           
27 Paul, Jean: Herperus, in: Ders.: Werke, hg. von Norbert Miller, Bd. 1, München: Fink 1960. 
28 Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft, S.353. 
29 Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S.15. 
30 Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.204f. 



von außen und von innen, was aber der Wahrnehmung eines Betrunkenen ähnlich ist: 

„Außen und Innen stürzten ineinander […]“. (MoE, S.157) 

Prozess des Bewusstseins als Beobachten vergangener Vorstellungen ---> Erinnerung:  

reflexive Leistung, die die ansonsten vorherrschende Repression, die vom Vergessen 

ausgeht, ihrerseits einer Repression unterzieht ---> „‘Myriaden einander kreuzender 

Schwingungen des Geistes’“. (MoE, S.300)  

Erinnerungsfragmente, die das Gegenwartskontinuum der aktuellen Lebensgeschichte 

der Figur aufbrechen, indem sie die Figur in die Vergangenheit zurückdrängen. / 

Erinnerungsbilder, überscharf im Detail, aber unerklärlich in ihrer Verknüpfung mit der 

Gegenwart  

zahlreiche vergangene Ereignismomente, deren Einheit den Figuren = nicht verfügbar 

---> Die Erinnerung zeigt dem sich Erinnernden seine Fremdheit mit sich selbst, sodass 

eine biografische Diskontinuität erzeugt wird.  

Ulrich entdeckt zufällig Fotographien aus seiner Kindheit und muss feststellen, dass er 

zu seiner Vergangenheit und zu dem darauf abgebildeten Kind keinerlei innere 

Beziehung hat. Ihm fehlt das „Bindemittel“ (MoE, S.648), das ein Identitätsbewusstsein 

entstehen ließe. Mehr noch: Er empfindet sogar Schrecken, als er „sein weiches, leeres 

Kindergesicht mit dem etwas verstörten Ausdruck des Stillaktes“ erblickt. (MoE, 

S.648)  

Bild des vergangenen Selbst # gegenwärtige Person:  

Das Photo hat etwas Paradoxes: Selbst einen Augenblick verewigend, bringt es zugleich die 

Unmöglichkeit einer solchen Verewigung ins Bild: die Erfahrung der Nicht-Repräsentierbarkeit bzw. 

Nicht-Erinnerbarkeit. Das Unwirkliche der Erscheinung resultiert nämlich daraus, dass es in seiner 

singulären Ereignishaftigkeit nicht rückvermittelt werden kann an zeiträumliche Verstehensstrukturen 

und so aus dem Kontinuum des Erinnerbaren fällt.31 

Absenz einer signifikanten Relation zum Selbst = in der Metapher einer mysteriösen 

Krankheit (Agathe): „eine besondere Begegnung mit dem Tode“ (MoE, S.856) 

Vergangenheit = nicht verschwunden, man kann sich an sie erinnern; aber kein Bezug 

zwischen dem die Erinnerung Erlebenden und dem, der sich des Erlebnisses erinnert.  

Die Zeit der Erinnerung offenbart somit kein verlorenes Selbst, das wiedergefunden 

wird, sondern es ist die Zeit des fremden Selbst. Daraus geht hervor, dass die Zeit der 

Autopoiesis des Bewusstseins, die sich fortschreitet, indem sie zurückblickt, die Art des 

gegenwärtigen Resultierens hat. So zitiert die Person ihre Vergangenheit als ein anderes 

Selbst, als Fremdreferenz.  

Präsentation der Vergangenheit = narrativ formiert: Erinnerungen als 

Selbstbeschreibungen vergangener Ereignisse, die gegenwärtig benutzt werden, um 

erzählt zu werden. Der Erinnernde sieht sich selbst in der erinnerten Szene von einem 

Beobachterstandpunkt aus: „Die meisten Menschen sind im Grundverhältnis zu sich 

selbst Erzähler“. (MoE, S.662) Figuren = Rolle des Erzählers, und zwar des Erfinders 

von vergangenen Erlebnissen in Form von Halluzinationen:  

                                                           
31 Brandes, Peter/Krug, Manuela (Hg.): Übergänge. Lektüren zur Ästhetik der Transgression, Bd. 3, 

Hamburg/Münster/London: LIT Verlag 2003, S.46. 



‘Halluzinatorik’ betrifft besondere Formen der Introspektion, der Selbstbeschreibung, Erfindung innerer 

und ‘äußerer’ Vorgänge, die sich freilich von allen Formen des Rückzugs nach innen allein dadurch 

unterscheiden, dass ihre Resultate als Texte produktiv werden und damit ihrerseits zum Anlass von 

Kommunikation genommen werden können.32 

Figuren als beobachtende Erzähler bzw. als erinnernde Beobachter = die Struktur des 

Werkes, seine Operationsweise, die keine Handlung im traditionellen Sinne erzählt.  

Das Werk beobachtet, wie sich die Figuren in der Vielheit abwechselnder und 

verschiedener Beobachtungsverhältnisse bewegen. Es lässt sich in ein Spiel mit der 

autopoietischen Zeit und verschiebt die Aufmerksamkeit auf die Beobachtungszeit, wo 

vergangene Erlebnisse der Figuren mit der Perspektive der Gegenwart verschmolzen 

werden. 

 

Die Autopoiesis des Bewusstseins als Experimentieren 

Auflösung der anthropozentrischen Beziehung = Ergebnis einer experimentellen 

Analyse des Ichs / Der Mann ohne Eigenschaften als „ein Theoretischer“, „ein 

Forscher“, ,,ein Experimentator“ (MoE, S.1578) beschrieben. Jedes Ich ist ein 

Experiment, ein „Versuch“ bzw. „eine versuchte Gestalt in einer versuchten Gestalt der 

Gesamtheit“. (MoE, S.1649) 

Wahrscheinlich ist die Auflösung des anthropozentrischen Verhaltens, das den Menschen so lange Zeit 

für den Mittelpunkt des Weltalls gehalten hat, aber nun schon seit Jahrhunderten im Schwinden ist, 

endlich beim Ich selbst angelangt, denn der Glaube, am Erleben sei das wichtigste, dass man es erlebe, 

und am Tun, dass man es tue, fängt an, den meisten Menschen als eine Naivität zu erscheinen. (MoE, 

S.250) 

Im Gegensatz zu der erstarrten Gesellschaft, die im Diotimas Salon allegorisiert wird, 

ist Ulrich der Wanderer, eine „frei schwebende Intelligenz“33, die die verfestigten 

Strukturen des systematischen Denkens aufbricht: „jetzt, in diesem begonnenen Jahr 

der suchenden Unruhe, nachdem er das steuerlose Treiben seines Lebens eingesehen 

hatte, stellte sich bald wieder das Gefühl ein, auf dem Wege zu sein.“ (MoE, S.151) 

Möglichkeit des Sich-Entdeckens durch das eigene Bewusstsein ---> eine (wenn auch 

negative) Freiheit: der Mensch wird in der Umwelt der Gesellschaft platziert: „Dem 

Menschen werden so höhere Freiheiten im Verhältnis zu seiner Umwelt konzediert 

[…].“34 Gedankliches Wandern Ulrichs = sein Flanieren auf der Straße / 

Stimmungsraum einer Untätigkeit 

Handlung: Differenzerfahrungen der Figuren ---> die psychische Instabilität der 

Figuren vor und nach einer Handlung = im Hintergrund / wird niemals vorgeführt, 

erscheint als Bericht, als Information, die eine Figur oder der Erzähler mitteilt. 

Handlung: a) vom Ablauf des Werkes entfremdet, b) in dessen kontextuellen Rahmen 

verbannt und c) zu einer „Dauersuggestion, welche wie alle Suggestionen etwas 

Automatisches u(nd) Mechanisches hat“ (MoE, S.1720) degradiert: „fehlerhaftes 

                                                           
32 Scheffer, Peter: Interpretation und Lebensroman. Zu einer konstruktivistischen Literaturtheorie, 1. 

Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S.45. 
33 Hier zit. nach: Luhmann, Niklas: Die Liquidierung des Subjekts durch seine Allgegenwart, in: Zima, 

Peter: Theorie des Subjekts, S.162. 
34 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.289. 



Gleichnis“. (MoE, S.2004) Im Vordergrund: Bewusstseinsvorgänge der Figuren / als 

ein verfehlter Fall = Verlust ---> Realisierung einer Möglichkeit, welche die 

Gegenmöglichkeit versteckt und die Figur in den engen Raum der Wirklichkeit bannt.  

Die Autopoiesis des Bewusstseins: eigentliche Figur des Textes, Leerstelle des 

abwesenden traditionellen Helden / einzige handelnde Person = Lustmörder 

Moosbrugger, einzige Handlungen = seine Morde. Arnheim = erfolgreicher Mensch 

durch seine Erlebnisse und nicht durch seine Handlungen in der Welt Österreichs, 

Allgemeinheit des Wissens mit der Besonderheit der Erfahrung --->Autorität auf 

Wissen:  

Die Grundgestalt seines Erfolgs war überall die gleiche; umgeben von dem Zauberschein seines 

Reichtums und dem Gerücht seiner Bedeutung, musste er immer mit Menschen verkehren, die ihn auf 

ihrem Gebiet überragten, aber er gefiel ihnen als Fachfremder mit überraschenden Kenntnissen von 

ihrem Fach und schüchterte sie ein, indem er in seiner Person Beziehungen ihrer Welt zu anderen Welten 

darstellte, von denen sie keine Ahnung hatten. So war es ihm zur Natur geworden, einer Gesellschaft von 

Spezialmenschen gegenüber als Ganzes und ein Ganzer zu wirken. (MoE, S.193f.) 

Agathe: fauler Zustand, Langeweile wegen mangelnder fremdreferentieller Bezüge der 

Figur mit ihrer Umwelt / Gegen Langeweile kann sich Agathe nicht wehren, sich nicht 

befreien, denn der Lebensüberdruss funktioniert als ihre Orientierung ---> Durch 

Langeweile oder durch ruhiges Behagen = Handlungen der Figuren als verhinderte 

Handlungen 

Handlung = ‘unwritten cross’ der Figuren / Unfähigkeit der Figuren zum Handeln = 

Unfähigkeit, nicht nur über ihre Umwelt eine Übersicht bzw. eine Kontrolle zu haben, 

sondern auch den sozialen Ereignisablauf zeitlich nachzuvollziehen: Bereits im ersten 

Kapitel ---> lähmende und unentschlossene Position der Person in der Rolle des 

Beobachters als berechtigt wegen des kontingenten Charakters des Geschehens: „Dann 

traten sie zurück und zögerten. Die Dame fühlte etwas Unangenehmes in der Herz-

Magengrube, das sie berechtigt war für Mitleid zu halten; es war ein unentschlossenes, 

lähmendes Gefühl.“ (MoE, S.11)  

Unentschlossenheit als Lebensorientierung: Es befällt Ulrich die „quälende Ahnung des 

Gefangenwerdens; […] alles, was ich zu erreichen meine, erreicht mich.“ (MoE, S.129) 

Unentscheidbarkeit der Figuren = Unentscheidbarkeit des Romans in Bezug auf 

semantische Zuschreibungen ---> Die ästhetische Utopie Musils ist die Utopie des 

Bewusstseins in der chaotischen Gesellschaft: „Nicht die Intentionen sind der Ursprung, 

sondern das Unbewusste. Aber auch nicht das Unbewusste, sondern die Repressionen, 

die dazu führen, dass man es nötig hat. Aber auch nicht die Repressionen, sondern die 

gesellschaftsstrukturellen Vorgaben, die sie auslösen.“35  

Statt Handlung Spiel = keine Aktion, sondern Aktionsrahmen des Immer-wieder-

Gleichen / Topos des Als-ob, symbolisches Handeln, das die Dynamik einer Handlung 

außer Kraft setzt. Figuren a) ihr psychisches Potential als re-entry Figur ---> in ihre 

soziale Praxis und b) Spiel mit der doppelten Kontingenz ihrer Erwartungen 

                                                           
35 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.380. 

 



Kontingenz der sozialen Umwelt = Kontingenz und Überraschen der Person, Gefahren 

der Gesellschaft = Risikobewusstsein bei den Figuren: Im Spiel wird das Gefühl der 

gesellschaftlichen Bedrohung aufgehoben, indem gefährliche fremdreferentielle 

Bezüge in riskante selbstreferentielle Bezüge übernommen werden.  

Straße als pragmatischer Ort der Moderne = Kontingenz, Ort des Gefühls der 

Bedrohung: z.B. der Unfall, Ulrich wird zusammengeschlagen (MoE, S.25) und später 

in eine Rempelei mit einem Betrunkenen verwickelt. (MoE, S.156ff.) ---> „Überfall 

und Totschlag“ (MoE, S.647) als unvorhergesehene, theatralische Ereignisse / 

gefährliche Straße der Stadt = Risikoerlebnis der Figur: „Die Straßen kreischten von 

Vergnügen und waren frühreif mit Wärme gefüllt wie von einem Sommertag. [...] und 

welch ein Glück, dieses ungeheure Übereinkommen des Zusammenlebens!“ (MoE, 

S.873) Risiko: Unsicherheit der Zukunftserwartung als irreversible Entscheidungen / 

Gefahr = Unsicherheit, ohne eigenes Zutun von einem Schaden heimgesucht wird: 

„Risiko ist damit der selbstreferentielle, Gefahr der fremdreferentielle Aspekt des 

möglichen Schadens.“36  

Die Figuren bewegen sich im Rahmen der doppelten Kontingenz des Spiels, das alle 

Interaktionen und Kommunikationen der Figuren bestimmt: „Das Spiel ist das soziale 

Phänomen schlechthin.“37 / gesellschaftliches Modell  (Kakanien) = Puppenname oder 

am Fenster: Personen „keine Menschen mehr [...], sondern Puppen, [...]“. (MoE, S.787) 

Aufhebung der Repräsentation und Verschiebung der Figur aus dem sozialen Rahmen 

in die Sphäre der Fiktion, wo das Unwirkliche (eine Eigenschaft, eine Rolle, eine 

Situation) gebraucht wird, als ob es wirklich sei: „Fiktionen sind formulierte, 

aufgezeichnete Spiele.“38 Es werden Spiele als Rahmen konnotiert, deren Denotate 

aufgehoben werden: „Im Spiel wird Sozialität als Reflexion auf sich selbst erfahren, 

nämlich als kontingent, was soviel heißt wie: weder nötig noch unmöglich, oder anders: 

gegeben, aber abwandelbar.“39 
 

Die Figuren leben in komplexen Verhältnissen, in denen die Selbstreferenz mit Fremdreferenzen ein 

geschicktes Spiel treibt. Innerhalb dieser Spiele werden sie zu einem dämonischen Konditionieren der 

Selbst- und der Fremdreferenz, an deren Grenze der blinde Fleck lauert. Und es ist eben der blinde Fleck, 

der eine Unmöglichkeit von kausalen Beziehungen in den Handlungen der Figuren bewirkt. Es gibt also 

ein kausal-defizitäres Handeln bei den Figuren, nämlich es geht um die Freiheit des Spiels. Um dabei zu 

bleiben: Die Figuren konstituieren ihre Wirklichkeit als symbolische Formen, in denen sie damit spielen, 

eine andere Person zu sein, wie das z.B. bei Bonadea der Fall ist. Bonadea spielt, indem sie einen anderen 

Körper annimmt, den Diotimas, die sie bewundert. Sie versucht, ihr zu ähneln, in der Form der 

funktionalen Äquivalenz, wobei die Gleichheit von etwas Ungleichem bzw. die Beziehung zwischen 

Gleichheit und Ungleichheit spannend wird. Es geht um einen Wechsel, um ein Kreuzen der Rollen, 

sodass im Symbolischen das Imaginäre enthalten ist. „Das Imaginäre, das im Symbolischen enthalten 

ist, ist […] unüberholbar, oder besser: unhintergehbar, außer in den Psychosen.“40 

                                                           
36 Eickelpasch, Rolf/Nassehi, Armin (Hg.): Utopie und Moderne, S.272. 
37 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S.152. 
38 Jürgen Landwehr: Fiktion und Nichtfiktion. Zum zweifelhaften Ort der Literatur zwischen Lüge, 

Schein und Wahrheit. In: Brackert, H./J. Stückrath, J. (Hg.): Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, 

S.491-504, hier: S.498. 
39 Baecker, Dirk (Hg.): Probleme der Form, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S.154.   
40 Widmer, Peter: Metamorphosen des Signifikanten. Zur Bedeutung des Körperbilds für die Realität des 

Subjekts, Bielefeld: transcript Verlag 2006, S.75. 


