
Figur und Umwelt 

 

Figur ---> durch die Differenz und zwar durch die Differenz zwischen Person und 

Umwelt / Problematik der Differenz zwischen der Person und ihrer Umwelt = Thema 

des Musilschen Romans, indem sich die Figuren von ihrer Umwelt durch Grenzen 

unterscheiden: „Denken (sei) eine Einrichtung für sich […] das Wirkliche eine andere.“ 

(MoE, S.274)  

Umwelt = nicht nur die Alternativen des Erlebens und Handelns, sondern die Wildnis 

dessen, was gleichzeitig, unkontrollierbar und nicht kausal erklärbar ist. 

Gleichzeitigkeit = Chaos: „Die Umwelt ist der Grund des Systems, und Grund ist 

immer etwas ohne Form.“1  

Beispiel der chaotischen Gleichzeitigkeit der Umwelt im differenzorientierten Bild der 

Stadt:  

Autos schossen aus schmalen, tiefen Straßen in die Seichtigkeit heller Plätze, Fußgängerdunkelheit 

bildete wolkige Schnüre. Wo kräftigere Striche der Geschwindigkeiten quer durch ihre lockere Eile 

fuhren, verdickten sie sich, rieselten nachher rascher und hatten nach wenigen Schwingungen wieder 

ihren gleichmäßigen Puls. Hunderte Töne waren zu einem drahtigen Geräusch ineinander verwunden, 

aus dem einzelne Spitzen vorstanden, längs dessen schneidige Kanten liefen und sich wieder einebneten, 

von dem klare Töne absplitterten und verflogen. [...] Wie alle großen Städte bestand sie aus 

Unregelmäßigkeit, Wechsel, Vorgleiten, Nichtschritthalten, Zusammenstößen von Dingen und 

Angelegenheiten, bodenlosen Punkten der Stille dazwischen, aus Bahnen und Ungebahntem, aus einem 

großen rhythmischen Schlag und der ewigen Verstimmung und Verschiebung aller Rhythmen 

gegeneinander, und glich im ganzen einer kochenden Blase, die in einem Gefäß ruht [...]. (MoE, S.9f.) 

Gleichzeitigkeit der Umweltereignisse: „Als das geschehen war, hat sich jenes 

ereignet!“ (MoE, S.650) Musil beschreibt das Leben auf dem Lande, wo man im 

Gegensatz zu der Stadt nicht mit der Komplexität und mit der Bewältigung von 

gleichzeitigen Ereignissen konfrontiert war, man erlebte Ereignisgegenwarten im 

Nacheinander. Auf dem Land in der einfachen Gesellschaft gab es ein Erleben von 

ausgedehnter Gegenwart, Entscheidungen waren nicht mit Kalkulation verbunden, weil 

Entscheidungen kaum kontingent waren. 

Simultaner Plurarismus ---> chaotische Inkohärenz und hohe Komplexität:  

Unzählige Auffassungen, Meinungen, ordnende Gedanken aller Zonen und Zeiten, aller Formen 

gesunder und kranker, wacher und träumender Hirne durchziehen ihn (den ‘fast stündlich wachsenden 

Leib von Tatsachen und Entdeckungen’) zwar wie Tausende kleiner empfindlicher Nervenstränge, aber 

der Strahlpunkt, wo sie sich vereinen, fehlt. (MoE, S.154f.) 

strukturelle und haltlose Komplexität der Umwelt ---> Effekt der Unruhe, der 

Unbestimmtheit bei den Figuren / soziale Komplexität ---> widersprüchliche und 

konfliktuelle Doppelstruktur der Figur als psychische und als soziale Individualität.  

Spaltung in allen Figuren und in ihren Beziehungen, in allen möglichen 

gesellschaftlichen Ordnungen:  

a) in der Arbeit: „Zwangsvorstellung einer überamerikanischen Stadt“ (MoE, S.31),  

                                                           
1 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, S.602. 



b) in der Moral: Arbeitsvorstellung und Amoralität treffen sich zusammen, 

c) in der Wissenschaft: Wissenschaftler können ihre Fähigkeiten nicht ins private Leben 

übertragen (vgl. MoE, S.1980),  

d) in der Kunst, die vom wirklichen Leben wie durch eine Glaswand getrennt ist (vgl. 

MoE, S.581f.),  

e) in der Wahrheit: „jede Wahrheit [kommt] heute in zwei einandergesetzte 

Unwahrheiten zerlegt auf die Welt“ (MoE, S.490)  

 

Das hegemoniale Prinzip der Gesellschaft verbietet die Möglichkeit der 

Übersichtlichkeit und verbannt den Menschen in deren Umwelt: „Darum weist die 

Rolle des Großschriftstellers auch nicht etwa auf eine bestimmte Person hin, sondern 

stellt eine Figur am gesellschaftlichen Schachbrett dar, mit einer Spielregel und 

Obliegenheit, wie sie die Zeit ausgebildet hat“. (MoE, S.429f.)  

Literarische Gesellschaft = funktional differenzierte Gesellschaft: „Diese Stadt hatte 

eine Geschichte, und sie hatte auch ein Gesicht, aber darin passten die Augen nicht zum 

Mund oder das Kinn nicht zu den Haaren, und über allem lagen die Spuren eines stark 

bewegten Lebens, das innerlich leer ist.“ (MoE, S.671f.) 

Gesellschaft = Polylog (Vielstimmigkeit und Unstimmigkeit der Erfahrung): 

„Pluralismus macht geschwätzig.“2 / keine Vermittlung zwischen Figur und 

Gesellschaft: „Du fühlst dich deshalb verlassen, sogar von dir selbst, weil du eine 

Gemeinschaft ahnst, wie noch keine da war.“ (MoE, S.1644) ---> Kontext jeder Selbst-

Thematisierung = Diskontinuität von Person und Umwelt: „Da siehst du, stimmt etwas 

nicht; an dieser Grenze zwischen dem, was in uns vorgeht, und dem, was außen vorgeht, 

fehlt heute irgendeine Vermittlung.“ (MoE, S.742)  

Umwelt = bloße Störung, Rauschen, „unsichere(s) Zittern“. (MoE, S.765) Die soziale 

„Maschine“ (MoE, S.59) tritt den Figuren als anonymer Zwangsmechanismus entgegen 

und als eine unbetretbare Ordnung, die sich stets neu bewähren lässt, wie man bereits 

mit dem Unfall im ersten Kapitel erkennen kann: „Man hörte jetzt auch schon die Pfeife 

eines Rettungswagens schrillen, und die Schnelligkeit seines Eintreffens erfüllte alle 

Wartenden mit Genugtuung. Bewundernswert sind diese sozialen Einrichtungen.“ 

(MoE, S.11)  

Die Romanfiguren geraten mitten in das Sozialgeschehen bzw. in die Paradoxien der 

Gesellschaft und befinden sich im steten Zusammenstoß mit diesem. Ihre Beziehungen 

sind Referenzen der Herrschaft und der Manipulation, „wie der eines vom Kürschner 

ausgestopften großen Löwenfells.“ (MoE, S.22)  

Folgen: a) keine Helden im traditionellen Sinne bzw. keine vorbildlichen Figuren b) 

keine Geschehnisse, sondern Geschehenlassen:  

Man kann aber auch den Schluss ziehen, dass man sich ohnmächtig unter den donnernden Bogen eines 

ungeheuren Wasserfalls stehen fühlt, und selbst wenn man schrie, würde das Wort stumm verschlungen 

werden: also kann man tun, was man will, es kommt nicht darauf an. (MoE, 1990) 

                                                           
2 Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S.390. 



Jede Ordnung in der Umwelt = Täuschung um der „Gemütsruhe“ (MoE, S.527) willen 

/ gespenstige Ordnung des ‘Seinesgleichen’ = alle Modelle scheitern offenbar und mit 

ihnen alle universalen Moralpräsentationen, alle kulturellen Muster und Formen, die 

bestimmte Aktualisierungen vom Lebenssinn ermöglichen könnten. Auch das Gericht 

als moralischer Transformator zwischen Gesellschaft und Figur scheitert.  

Funktionen der gesellschaftlichen Teile = Metapher der verlorenen Einheit der 

Gesellschaft, deren Defizit: Folge: jeder Versuch zu einer Identität entzieht sich, die 

Figuren leben in der Differenz zwischen Identität und Nicht-Identität, sodass es „einen 

überflüssigen Nebel […] einen ausgestoßenen kleinen Atemzug, um den sich Gott nicht 

kümmert“ (MoE, S.130) gibt. In allen paradigmatischen Instanzen bewährt sich, dass 

die Figuren ein Doppelleben führen, sich in einem grundierendem Entschieden-sein 

befinden: „Dieses System hatte aber mit einem Fehler gearbeitet; es teilte Bonadeas 

Leben in zwei Zustände, zwischen denen sich der Übergang nicht ohne schwere 

Verluste vollzog.“ (MoE, S.523) Die soziale Differenzierung und die 

Verselbständigung der Systeme hat für Hermann Broch zum ‘Zerfall der Werte’ 

geführt:  

Gleich Fremden stehen sie nebeneinander, das ökonomische Wertgebiet eines ‘Geschäftemachens’ an 

sich, neben einem technischen oder einem sportlichen, jedes autonom, jedes ‘an sich’ , ein jedes in seiner 

Autonomie ‘entfesselt’ , ein jedes bemüht, mit aller Radikalität seiner Logik die letzten Konsequenzen 

zu ziehen und die eigenen Rekorde zu brechen.3  

Figuren: pragmatischer Isolation (Arnheim z.B., wenn er schreibt) oder reflexiver 

Isolation (Walters Illusionen, er befinde sich auf einer Insel) und Sterilisierung (wenn 

man an den gesellschaftlichen Geschehen teilnimmt). Selbstreferenz = eine Reihe von 

Doppelgängern als Labyrinth / Entschieden-Sein der Figuren als Identitätswechsel ohne 

Kontrolle   

Figur = in einer fixierten Kultur sowie in Konventionen ihrer Kopplung mit der sozialen 

Umwelt (# Halt) / Verlässlichkeit der Figuren = hilflose Reaktion auf ihre 

Verlassenheit: „Das tadellose Funktionieren der Maschinerie des Auswärtigen Amtes 

erwies sich, sowie man nur auf den Knopf drückte, und alle Beamten verließen das 

Zimmer mit dem Gefühl, ihre Verlässlichkeit in gutem Licht gezeigt zu haben.“ (MoE, 

S.209) Das Individuum ist in dem unsichtbaren Netz der gesellschaftlichen Gewalt 

gefangen: „Du hast einen langen Strick um den Hals und kannst nicht sehen, wer daran 

zieht.“ (MoE, S.533)   

Teilnahme der Figuren an den gesellschaftlichen Geschehnissen = weniger ein 

Erkenntnisversuch, sondern vielmehr Referenzen ---> Figur = Umwelt der Gesellschaft 

/ Jeder Versuch, jeder Fortschritt der Figur ---> in eine Ohnmacht, in eine Unkenntnis 

des gesellschaftlichen „riesigen Apparats von Gesetzen und Beziehungen“. (MoE, 

S.156) Man kann die Realität nicht total erkennen. Sie ist an sich geschlossen, für die 

Figuren gesperrt:  

[...], denn man kann genau genommen nie die Umwelt beobachten, nie zur Umwelt Beziehungen 

aufnehmen, nie mit der Umwelt ein Metasystem bilden (denn das wäre ja die Welt), sondern all dies nur 

                                                           
3 Broch, Hermann: Die Schlafwandler, Frankfurt: Suhrkamp 1987, S.498. 



selektiv mit Bezug auf andere Systeme, die man dann ihrerseits mit Hilfe der Unterscheidung von System 

und Umwelt beobachten und bezeichnen muss.4  

Clarisse gebraucht dafür das Bild  

schwarze(r) Vögel, die in Scharen um ein kleines Mädchen flattern, das im Schnee steht. Aber etwas 

später sah sie eine schwarze Wand und weiße Flecken darin; schwarz war alles, was sie nicht kannte, 

und obgleich das Weiße zu kleinen und größeren Inseln zusammenlief, blieb das Schwarze unverändert 

unendlich. Von diesem Schwarz ging Angst und Aufregung aus. (MoE, S.146) 

Beispiele: Raffaels und Solimans Beobachtungen der Parallelaktion durch das 

Schlüsselloch (MoE, S.180), der gescheiterte Versuch Ulrichs den Verkehr auf der 

Straße zu zählen bzw. zu überblicken = Unmöglichkeit, die „Anzahl der Bewegung“5 

auf der Straße zu beobachten, stattdessen: Gleichzeitigkeit, Komplexität, Unstabilität 

und Kontingenz der Umwelt / Jeder Versuch, das Perpetuum mobile der Gesellschaft, 

„das Zahlmoment an der Bewegung“6 der Umweltereignisse zu fassen, ist unmöglich 

und Ulrich versteht seinen Unsinn. (vgl. MoE, S.12) Das wird noch verstärkt durch die 

Uhr, die er dabei hat und welche das Immer-wieder Gleiche der Umweltereignisse 

markiert. 

Aber eben diese Unerreichbarkeit bindet den Beobachter: Paradox des Verstehens, bzw. 

Paradox der Transparenz des Intransparenten:  

Ein höheres Gefühl von seinem Ich setzte sich mit einem unheimlichen Gefühl auseinander, als wäre er 

nicht fest in seiner Haut. Auch die Welt war nicht fest; sie war ein unsicherer Hauch, der sich immerzu 

deformierte und die Gestalt wechselte. Häuser standen schief aus dem Raum gebrochen; lächerliche, 

wimmelnde, doch geschwisterliche Tröpfe waren dazwischen die Menschen. [...] Der ganze Schauplatz 

war von etwas Flimmerndem ausgefüllt, irgendein Stück Weg des Geschehens kam klar auf ihn zu, aber 

dann drehten sich wieder die Wände. Die Augenachsen standen wie Stiele aus dem Kopf, während die 

Fußsohlen die Erde festhielten. Außen und Innen stützten ineinander [...] und das Gesicht eines 

Schutzmanns näherte sich ganz langsam einer geballten Faust, bis es blutete. (MoE, S.157) 

Umwelt bzw. Gesellschaft kein definitorischer Bezugspunkt für die Figur, sondern 

Einschränkung der freien Entfaltung / Fragmentierung Person / Umwelt ---> Figuren 

zur Distanz von ihr, zu einer apotaktischen Einstellung = Position des Beobachters, weg 

von der täuschenden Ordnung der Gesellschaft: „Man sitzt am Rande einer chaotisch 

bewegten Masse. Das Isolierte, Beobachtungsposten, folgt schon daraus.“7 Ähnlich 

definiert Luhmann: Die Ablösung von dem gesellschaftlichen Chaos erfordert daher 

immer zeitliche und räumliche Distanzierungen.8 Diese Ablösung wird bei Musil 

besonders im folgenden Zitat durch die aggressive und fragmentarische Parataxe und 

die Farbenmetaphorik ausgedrückt:  

Es war Abend geworden. Das Zimmer war schwarz. Das Klavier war schwarz. Die Schatten zweier sich 

liebender Menschen waren schwarz. Clarissens Auge leuchtete im Dunkel, angesteckt wie ein Licht, und 

in dem vor Schmerz unruhigen Munde Walters schimmerte der Schmelz auf einem Zahn wie Elfenbein. 

Es schien, mochten draußen in der Welt auch die größten Staatsaktionen vor sich gehn und trotz seiner 

Unannehmlichkeiten, einer der Augenblicke zu sein, um deretwillen Gott die Erde geschaffen hat. (MoE, 

S.67)  

                                                           
4 Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.14. 
5 Hier zit. nach Ternes, Bernd: Invasive Interospektion, S.26. 
6 Ebd. 
7 Musil, Robert: Tagebücher, S.543. 
8 Vgl. Luhmann, Niklas/Fuchs, Peter: Reden und Schweigen, S.527. 



Räumliche Distanzierungen: Figuren immer wieder am Fenster situiert ---> a) 

symbolisiert die topografische Grenze zur Umwelt, b) platziert die Figur in der Isolation 

des geschlossenen Zimmers / Fenster = Topos der Abwendung von der Umwelt und der 

Hinwendung zum inneren Selbst + Beobachterposition der Isolation par exellence / 

Raum des Zimmers mit dem Fenster ---> Position des allerdings nicht melancholischen, 

sondern eher lustvollen Beobachters, denn das Zimmer ist das, was den Figuren 

ermöglicht, ihre Stelle am gesellschaftlichen Schachbrett zu verlassen: 

Sie hatte dem Zimmer den Rücken gekehrt, stand am Fenster und starrte in die spiegelnde 

Undurchsichtigkeit, die von auβen an ihre Augen herantrat. [...] man möchte von anderen Fenstern 

hineinblicken können, und wenn sie sich vergegenwärtigte, dass sie nun also gemeinsam mit ihrem 

ungetreuen Geliebten, bei aufgezogenen Vorgängen vom Licht bestrahlt, vor einem dunklen 

Zuschauerraum stehe, so erregte sie das sehr. (MoE, S.579f.) 

Polykontextualität der Umwelt = Beobachtungskultur9: Figuren Spionen, die anderen 

Figuren z.B. in der Parallelaktion belauschen: „Die beiden Männer schwiegen und 

hörten einem Gespräch zu, das vor ihnen geführt wurde. […], ‘muß man genial nennen 

[…]’.“ (MoE, S.422f.) Beobachtungen: erzwingen den Verzicht auf die Vorstellung 

einer einheitlichen Gesellschaft und vertreiben die Figur in die Umwelt seiner 

Gesellschaft / Lebenssinn der Figuren = kein Halt, sondern verzweifelter Versuch des 

Haltens bzw. des Oszillierens  

Literarische Welt = äußerst komplex / aktuelles intentionales Erleben und Handeln 

demgegenüber = gering ---> Die Figuren sind „in die Verhältnisse, die sie vorgefunden 

haben, (nicht) hineingewachsen, […].“ (MoE, S.597) 

Auch wenn die Figur alles sinnlos sieht und Selbstmord zu begehen denkt (Agathe) = 

Verspieltheit des Sinns / sich im erstarrten Schatten der Sinnlosigkeit, im Schatten eines 

Kulturpessimismus verlaufen: „eine Beschwörungsformel zu finden, einen Griff, den 

man vielleicht packen könnte, den eigentlichen Geist des Geistes, das fehlende, 

vielleicht nur kleine Stück, das den zerbrochenen Kreis schließt.“ (MoE, S.155) Sinn 

bedeutet das Verständnis der Bodenlosigkeit der modernen Gesellschaft und an diesem 

Verständnis wieder Halt zu gewinnen. 

Wahrnehmung der Figuren: in der Form des Zweifels an der bestehenden Welt und 

deren Suspendierung durch die Form der Ironie / Ironie = Stimmung des Verdachts, es 

könne auch anders sein. Søren Kierkegaard: 

Die Ironie ist eine Bestimmung der Subjektivität. In der Ironie ist das Subjekt negativ frei; denn die 

Wirklichkeit, welche ihm Inhalt geben soll, ist nicht vorhanden, das Subjekt ist frei von der 

Gebundenheit, in welcher die gegebene Wirklichkeit das Subjekt hält, aber es ist negativ frei und als 

solches in der Schwebe, weil nichts da ist, das es hielte.10 

negative Freiheit = Figur in einer Ohnmacht / Grenze zur Umwelt = das „vergitterte 

Fenster“ (MoE, S.1163), das die Freiheit in der Selbstreferenz gewährt / ironische 

Haltung der Figuren: sie erscheinen als das Gegenteil eines festen und verorteten 

Charakters. 

                                                           
9 Den Begriff entnehmen wir Fuchs, Peter: Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur Konstruktion und 

Imagination gesellschaftlicher Einheit, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S.109.  
10 Hier zit. nach: Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivität von 

Montaigne bis Barthes, S.266. 



Position des ironischen Beobachters ---> keine Schuldgefühle, nicht einmal 

Moosbrugger = „Unschuldgestalt“ (MoE, S.836) und Opfer psychosozialer 

Beschädigungen: „alle Bewegung im Leben kommt vom Bösen und Rohen; das Gute 

schläft ein.“ (MoE, S.1673) Diotima: „die Schuld einem Zivilisatioszeitalter zuschrieb, 

worin der Zugang zur Seele eben verschüttet worden ist.“ (MoE, 104) Moosbrugger:  

Unschuld der Einfachkeit und der Primitivität / böse Handlung: als etwas 

Ungeschehenen 

Aber: Pathologie setzt genau dort ein, wo die Figuren nicht bereit sind, die Schuld auf 

sich zu nehmen. Die Schuld der Taten wird an einen anonymen, sozial ungreifbaren 

Mechanismus weitergegeben. Moosbrugger z.B. spricht von sich nicht mehr als von 

der selbst handelnden Person, sondern überträgt die Eigentümlichkeit des Handelns an 

das ‘man’ der Gesellschaft. ---> Extremform der Dissoziation von Individuum und 

Handeln (Gerichtssaal). Der Angeklagte wird zum Verteidiger, denn nicht dieser hat 

die Tat getan. Es war die Gesamtheit der Umstände, die mit gesetzmäßiger 

Notwendigkeit zu diesem Zustand führte. Explizite Apotheose der individuellen 

Unschuld: „Auch Walter, obgleich er in besseren Jahren über solche Lehren zu lachen 

vermocht hatte, kam, als er es selbst mit ihnen zu versuchen begann, bald auf ihre 

großen Vorteile. War bis dahin er arbeitsunfähig gewesen, so war jetzt die Zeit unfähig 

und er gesund.“ (MoE, S.61f.) 

Die Gesellschaft, in der die Figuren agieren und reagieren ist der anosognostische 

Rahmen für Anosognostiker, nämlich für Figuren, die nicht mehr erkennen, dass sie 

krank sind. Diese Krankheit basiert nicht auf dem Verlust der Funktion der Figur in 

ihrer Gesellschaft, sondern im Gegenteil auf der Vielheit der Funktionen und der 

Differenzierungen. Die Unfähigkeit, eine Krankheit zu erkennen, gilt nicht nur für ein 

Individuum, sondern auch für das Gesamt der Gesellschaft:  

Man kann weder gegen Personen noch gegen Ideen oder bestimmte Erscheinungen kämpfen. Es fehlt 

nicht an Begabung noch an gutem Willen, ja nicht einmal an Charakteren. Es fehlt bloß ebenso gut an 

allem wie an nichts; es ist, als ob sich das Blut oder die Luft verändert hätte, eine geheimnisvolle 

Krankheit hat den kleinen Ansatz zu Genialem der früheren Zeit verzehrt, aber alles funkelt von Neuheit, 

und zum Schluß weiß man nicht mehr, ob wirklich die Welt schlechter geworden sei oder man selbst 

bloß älter. Dann ist endgültig eine neue Zeit gekommen. (MoE, S.57f.) 


