
Fremdreferenz 

 

Motive haben weniger mit Handlungsdispositionen der Figuren zu tun, sondern 

vielmehr mit fremdreferentiellen Motiven wie dem Fenster, der Bühne, der Straße. 

Dadurch ---> Änderung, ‘Inversion’ des Raums möglich, sowohl bei den Figuren, als 

auch auf der Ebene des Werkes, auf der Objekte und Räume an verschiedene Stellen 

des Werkes wiederkehren.  

Figuren und Gegenstände = paradigmatische Ereignisse des Textes.  

Dinge = a) zuerst Präsenz (völlig bewegungslos, völlig richtungslos) z.B. die 

Kleidungsstücke, die Natur, die Puppen der Kindheit, das hölzerne Pferd, das Klavier / 

„erstarrte“ Vorstellungen ihrer Möglichkeit (MoE, S.1509) b) dann unterbrechen sie 

die Selbstreferenz der Figur. Figur = in einem Deutungsnotstand und sucht in den 

Beziehungen mit ihrer Umwelt ein nicht-kontingentes Prinzip zu finden, das die 

„statistische Entzauberung seiner Person“ aufheben würde (MoE, S.159). Selbst die 

starke Diotima „schlug sich als Hauch in einiger Entfernung von sich selbst (an den 

Dingen) nieder“ (MoE, S.352). 

Selbstreferenz durch die Fremdreferenz erweitert und Objekt von der Erstarrung befreit 

---> Fremdreferenz = Projektion des Inneren bzw. Beobachtungen der Dinge in 

Ereignissequenzen verwandelt. / Fremdreferenz = Symbol der Selbstreferenz, Träger 

von Erwartungen und Phantasmen. Sie verleiht der Figur eine Besetzung für das Selbst:  

Das ganze Dasein des Subjekts wird ihm durch das phantasmatische Objekt verliehen, das sein Leeres 

ausfüllt. […] Die Substanz als Subjekt auffassen‚ heißt erfahren, dass der sogenannte Vorgang der 

Erscheinungen‚ vor allem die Tatsache verbirgt, dass es nichts zu verbergen gibt – und dieses Nichts 

hinter dem Vorhang ist das Subjekt.1 

Etwas vollkommen Banales = als Objekt macht die Positionierung der Leere im 

Anderen aus. Banales an einer Funktionsstelle mit einer Bedeutung für die Figur ---> 

wird zum Fetisch:  

Der Fetisch ist ein besonders deutliches Beispiel für die Substitution, die a-mimetisch die Relation von 

Bild und Abbild durchstreicht, weil jeder Signifikant als Ersatz nicht der Fülle seiner Präsenz und Absenz 

geworfen ist. Er vertritt nur; er repräsentiert ohne doch die Präsenz hypostasieren zu können.2  

Oder: Dinge bekommen durch die Fremdreferenz eine dynamische, archetypische 

Präsenz, ein semantisches, quasi rituelles Potential, das zur Erinnerung bzw. zur 

Erwartung führt. Dazu ein Beispiel:  

Es war ein großer, weichwolliger Pyjama, den er anzog, beinahe eine Art Pierrotkleid, Schwarz grau 

gewürfelt und an den Händen und Füßen ebenso gebunden wie in der Mitte; er liebte ihn wegen seiner 

Bequemlichkeit, die er nach der durchwachten Nacht und der langen Reise angenehm fühlte, während er 

die Treppe hinanstieg. Aber als er das Zimmer betrat, wo ihn seine Schwester erwartete, wunderte er sich 

sehr über seinen Aufzug, denn er fand sich durch geheime Anordnung des Zufalls einem großen, blonden, 

                                                           
1 Zizek, Slavoj: Der erhabenste aller Hysteriker: Lacans Rückkehr zu Hegel, 2., erw. Aufl., Wien: 

Turia/Kant 1992, S.124f. 
2 Heyd, Dieter: Musil-Lektüre: der Text, das Unbewusste. Psychosemiotische Studien zu Robert Musils 

theoretischem Werk und zum Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Reihe Ι: Deutsche Sprache und 

Literatur, Bd./Vol. 368, Frankfurt a.M.: Peter D. Lang 1980, S.175. 



in zarte graue und rostbraune Streifen und Würfen gehüllten Pierott gegenüber, der auf den ersten Blick 

ganz ähnlich aussah, wie er selbst. ‘Ich habe nicht gewusst, dass wir Zwillinge sind’ sagte Agathe, und 

ihr Gesicht leuchtete erheitert auf. (MoE, S.675f.)  

Pierott-Anzüge = Symptom des Vor-sich-Kommens der Figur als deren Wiederkehr im 

Anderen. Das Ich findet sich in der Fremdreferenz ein. Die vergessene Schwester und 

Ulrich befinden sich durch ihre Kleidung in einer symbolischen Ordnung ---> die 

Pierrot-Anzüge der Geschwister verlachen den Tod des Vaters und schaffen seine 

Autorität ab, bezeichnen ferner die theatralische Bühne, von deren Rahmen sie ihren 

Vater beobachten /  markiert den Zerfall der patriarchalischen Ordnung der Familie, 

indem sie die „Urform kultureller Erinnerung“3 bricht und damit das Präsenthalten des 

Toten.  

Pierrot-Anzüge = nachträgliche Symbolisierung der Geschwister-Liebe / die 

gegenwärtige Wahrnehmung = Spur des zukünftigen anderen Zustands  

Ähnlich: Verhältnisse mit den Dingen im Vaterhaus der Geschwister = Komplexionen 

verknüpfter Daten ---> Erinnerung an die gemeinsame Vergangenheit der Geschwister 

/ Vaterhaus: als etwas Vertrautes = Topographie der Erinnerung: „Der Raum 

ermöglicht die Erinnerung. So wie das Denken auf die Zeit, so ist die Erinnerung auf 

den Raum verwiesen: In seinen tausend Honigwaben speichert der Raum verdichtete 

Zeit. Dazu ist der Raum da“.4 Raum = Auslöser für Erinnerung; die räumliche 

Erfahrung wird in zeitliche übersetzt ---> wechselseitige Beziehung von Raum und Zeit  

= Chronotopos5 

strukturierte Raumerfahrung = begrenzt, deshalb Halt und Orientierung / Vaterhaus = 

der Ort, wo Ulrich und Agathe ihre Position haben. Es verräumlicht einerseits die Zeit 

und die Erinnerung an die Kindheit. Andererseits verzeitlicht es den Raum, sodass der 

detailliert dargestellte Raum des Vaterhauses zum Auslöser von Erinnerung wird; durch 

die zeitliche Verschiebung wird aber gleichzeitig auch der Raum Inhalt der Erinnerung. 

Dem erinnerten Raum kommt eine Symbolkraft zu. Vaterhaus = von der 

Aura/Atmosphäre der Erinnerung besetzter Raum, in dem diese entstehen kann: Raum 

bzw. Stellenbesetzung = die andere Seite der Erinnerung; „also die Sichtbarkeit der 

Unsichtbarkeit des Raumes als eines Mediums für Formbildungen.“6 

Erinnerungsbilder bei Ulrich und Agathe = durch die Stellenbesetzung der Objekte 

angeordnet ---> Wiedererweckung der Erinnerungen. Sie gehen den geeigneten Weg 

und suchen den geeigneten Raum auf, in denen die Bilder der Kindheit aufbewahrt sind. 

Das Vergessen wird gelöst und die Erinnerung erwacht. Isomorphie zwischen Ding und 

Person = Transparenz der Sachdimension in der Raum- und Zeitwahrnehmung der 

Figuren 

                                                           
3 Jan, Assmann: Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 

Hochkulturen, München: Beck 1997, S.61. 
4 Gaston Bachelard, Die Poetik des Raumes, in: Luhmann, Niklas (Hg.): Unbeobachtbare Welt. Über 

Kunst und Architektur, S.74, Anm.24. 
5 Siehe: Bachtin, Michail: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik, hg. von 

Kowalski, Erward/Wegner, Michael, übers. von Dewey, Michael, Frankfurt a.M.: Fischer 1989, S.65. 
6 Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.183. 



Durch die blitzartige Beobachtung werden einzelne Dinge aus dem unmarkierten Raum 

in der Selbstreferenz reflektiert und inszeniert. Ulrich „sah noch die Kinderschuhe. Sah 

sie nicht; sah sie bloß, als würde er sie sehn.“ Aber dann wissen sowohl Ulrich als auch 

Agathe „plötzlich von der Vergangenheit mehr, als er zu wissen vermeinte und etwas 

Vergessenes wird lebendig“. (MoE, S.701)  

Augenblick = a) temporal zu verstehen als plötzlicher Stillstand der Zeit, b) als abrupte 

Beobachtungsgrenze (Augen und Blick), die den Gedanken ---> mit einer mystischen 

Besetzung, die Musil „taghelle Mystik“ nennt, evoziert. Plötzliches = das Neue, das 

gewaltsam die Zukunft ankündigt, indem es ein Gefälle in der Gegenwart erzeugt: Die 

Gegenwart spaltet sich in ein Nichtmehrsein und in ein Nochnichtsein. Metapher des 

Blitzes: Blitzartige Beobachtungen bzw. blitzartige Erinnerungen ent-setzen nicht nur 

die Raum- und Zeitwahrnehmungen der Figuren, sondern auch das Erzählgeschehen.  

Änderung der Beziehung der Figuren zu ihrer Umwelt: blitzartige Erkenntnis und 

Wahrnehmung der Figuren = deren Reaktion auf die ängstigende Umwelt / das 

einmalige Ereignis, das die sich wiederholende Umwelt verletzt, indem die Figuren die 

Sachdimension ihrer Umwelt erschüttern und ins Imaginäre verschieben. Blitz = 

Merkzeichen der Selbstreferenz, wobei die Angst der Figur überwunden wird und in 

einer vorgestellten Handlung eine sinnliche wenn auch phantasmatische Evidenz 

bekommt. Der Möglichkeitssinn hat sich gemeldet.  

Agathe trägt das Bild ihres fernen, weil verstorbenen Geliebten in einem 

Brustmedaillon. (MoE, S.760f.) Trauer über ihren gestorbenen Mann = Substitution im 

Bild. Das Bild lieben mehr als das wirkliche Objekt (MoE, S.1311 f.) bzw. in der 

Täuschung leben. Bild mit der Liebe zu einem Toten ---> zu einem Fetisch, zu einer 

„fixen Idee“ (MoE, S.1311f.) Das Medaillon des Verstorbenen = virtuelle Konstruktion 

des abwesenden Körpers und dessen Beibehaltung, die selbstreflexiv zur Beobachtung 

gestellt wird: „Die Photographie kann das in Kontinuität stehende und irreversible 

momentum des Zeitstroms zum isolierten, abgeschlossenen Moment einfrieren.“7 

Entfernung des Bildes von der Person = Unmöglichkeit einer Gegenwärtigkeit des 

Körpers / Photographie = Abwesenheit der Figur, Verlust der Figur, die im Bild 

festgehalten bzw. erstarrt in der Vergangenheit und im Rahmen eines stummen und 

unerfüllten Wunsches ist. Agathe erinnert sich an ihre frühere Liebe durch das Bild 

ihres Mannes, welches sie in sich trägt bzw. es geht um eine endgültige Abstraktion der 

Liebe, wobei das Abbild, die Halluzination und nicht die Person, nicht das wirklich 

Geschehene in ihrem Gedächtnis aufbewahrt wird. Abbild = naive Beobachtung, denn 

man weiß nicht, ob das Abbild der realen Person entspricht. In diesem Fall lebt die 

Figur in einer Realität, die eine von der Figur kognitiv konstruierte Wirklichkeit ist: 

„Die Umwelt, die wir wahrnehmen, ist unsere Erfahrung.“8 Zwischen Wahrnehmung 

und Illusion bzw. Halluzination = kein Unterschied  

                                                           
7 Sobchack, Vivian: The Scene of the Screen. Beitrag zu einer Phänomenologie der ‘Gegenwärtigkeit’ 

im Film und in den elektronischen Medien, in: Gumbrecht, Hans Ulrich/Pfeiffer, Ludwig K. (Hg.): 

Materialität der Kommunikation, S.416-428, hier: S.419f. 
8 Foerster, Heinz von: Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen Erkenntnistheorie, 

Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg 1985, S.25. 



Klavier = Fetisch bzw. Ersatz der abwesenden Vereinigung Clarisses mit Walter: Es 

„vereinigte die Getrennten“ (MoE, S.48). Musik bei Walter und Clarisse = 

symbolisches und zugleich diabolisches Medium, als Vermittlung und Trennung 

zugleich: „die Kaverne des Unheils, das Arme, Kranke, unselig Genialische in Clarisse, 

den geheimen leeren Raum, wo es an Ketten riß, die eines Tags ganz nachlassen 

konnten.“ (MoE, S.610) Das, was durch Musik verbunden wird, und das, was durch sie 

getrennt wird, sind identisch. Solange die Musik läuft, sind sie miteinander, wenn die 

Musik aufhört, leben sie auseinander. Und dessen sind sich die Personen bewusst. Die 

Musik funktioniert als etwas, was sich hinter dem Rücken der Beobachter befindet. 

Medium = unbeobachtbar und entlastet das Bewusstsein: „Sein Rückenmark wurde von 

der Narkose dieser Musik gelähmt und sein Schicksal erleichtert.“ (MoE, S.67) Sie 

ersetzt in den Momenten des Abspielens die Wirklichkeit durch die ideale Vereinigung. 

Die Musik suggeriert im Bewusstsein diesen einen Gedanken und bekommt eine 

Bedeutung, die sie nicht besitzt. Sie verläuft sich, während das Bewusstsein in der 

Eigenzeit mit ihrer Vertretung gegen die Zeit des Musikverlaufs elliptisch operiert:  

Die Reproduktion des Bewusstseins wird nicht substituiert durch die Reproduktion der Musik, sondern 

nur ‘festgehalten’ auf der Ebene ihrer aktuellen Operationen, auf der Ebene der Intransparenz. Wenn das 

Bewusstsein mit Musik arbeitet, kommt es sich selbst nicht in den Blick, und wenn es dies dennoch will 

oder soll […], weicht die Musik in die Zone des Rauschens zurück.9 

Fremd- und Selbstreferenz = identisch und wenn Musik aufhört, werden die Figuren 

geweckt. Der Wechsel ist schmerzlich, wird als Öde empfunden. Das Scheitern der 

Personen beruhigt sich im Symbol der Musik. „Aber die Symptome tauchen in der 

symbolischen Ordnung des Romans wieder auf Transversalität.“10 Deshalb „haßt 

(Ulrich) an der Musik die Ausflucht, welche sie ist, das Rauschmittel, als das sie den 

lebensformenden Willen betäubt.“ (MoE, S.1640) Klavierspiel Walters = effektive 

Metapher, die die fundamentalen Mängel kompensiert. Musik = nicht einfach 

Ergänzung zur Kommunikation mit Clarisse, sondern Ergänzung zu sich selbst / 

klangliche und dynamische Starrheit der Musik ---> Gefühl, dass das eigene Selbst in 

den Klängen enthalten ist, jenseits der Kommunikation und jenseits seiner Ohnmacht. 

Wirklichkeit und Aufhebung der Wirklichkeit werden hier verschmolzen.  

Musik machen = spielen ---> Aufhebung der Zwecksetzung. „Mit der Zweckfreiheit 

oder Ziellosigkeit des Spiels hängt dessen potentielle Unendlichkeit ab.“11 / 

vorgetäuschte Unendlichkeit des Spiels, die aus Alltagsabläufen sich abhebt, d.h. 

Paradefall von seiner geregelten und zweckmäßigen Aktivität im Alltag.  

Lebensweise nach dem Gebot des Bildes: Ulrichs „Bildsein ohne Ähnlichkeit“ hält das 

echte Bild fest, indem es zugleich dessen Tautologie mit diesem negiert: „der falsche 

Bauer ist ein Abbild des echten gewesen“, das sich in „unähnliche Bilder“ auflöst. 

(MoE, S.1343) Er ist nicht die Person selbst und verweist auf Grund dessen, was er 

nicht ist, auf ein eigentliches Selbst, das ihm extern ist. Die Figuren leben im 

„Gegensatz zwischen der Selbstinbrust […] und dem heimlichen Zug des Verlassen- 

                                                           
9 Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays, S.162. 
10 Bohn, Ralf: Transversale Inversion. Symptomatologie und Genealogie des Denkens in der Philosophie 

Robert Musils, Würzburg: Königshausen u. Neumann 1988, S.263. 
11 Bubner, Rüdiger: Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 1976, S.86. 



und Aufgegebenwerdens“ (MoE, S.1129). Gefühl des Verlassens ---> Täuschung, dass 

das Bild nicht die Wirklichkeit ist, sondern die notwendige Verfälschung, die 

notwendige Lüge.  

Bild = imaginierte Einheit von Selbst- und Fremdreferenz, die das Leben der Figuren 

„in die Gegend des Schlafs, des Todes, des Bildes, des Unbeweglichen und 

Ohnmächtigen“ (MoE, S.1331) führt. Leben im Bild = Musils Erstarrung / Luhmanns 

Bewegungslosigkeit: nicht beobachten bzw. nicht unterscheiden können. Die Figuren 

versuchen sich in eine andere Person oder in ein Objekt hineinzuversetzen, was jedoch 

nicht gelingt, sondern vielmehr das Andere auflöst, indem sie den Begegnenden 

verfälscht.  

Bild = von den Figuren als psychische Systeme konstituierende und ertragbare Form, 

um zu leben. Die Berührung mit dem anderen fällt weg ---> erstarrtes Beobachten = 

Bild bestätigt die Geschlossenheit der Figur als System in seiner Geschichte und 

folglich die Tatsache, dass sie das von der Welt bekommt, was sie an sich zu Gesicht 

bekommt. Die Figuren versuchen durch Bilder ihre Erfahrungen zu registrieren, ohne 

diese wirklich konkret erlebt zu haben. Dadurch werden Analogien invisibilisiert, 

worauf Musils Ähnlichkeit des Lebens basiert:  

Man sollte meinen, solche Bilder seien das Flüchtigste von der Welt, aber eines Augenblicks ist das 

Leben in solche Bilder aufgelöst, nur sie stehen auf dem Lebensweg, nur von ihnen zu ihnen scheint er 

gelaufen zu sein, und das Schicksal hat nicht Beschlüssen und Ideen gehorcht, sondern diesen 

geheimnisvollen, halb unsinnigen Bildern. (MoE, S.663)  

Die Figur irrt sich sowohl in ihrer Selbst- als auch in ihrer Fremdreferenz, indem sie 

ihre Erkenntnis von Welt auf die Kognition des eigenen Bewusstseins reduziert. Das 

Leben bietet für dieses Erkennen die notwendige „Beteiligung bei der Ermöglichung 

diskriminierender Beobachtungen und bei der Ermöglichung von Irrtümern.“12 In 

diesem Fall wird die erstarrte Beobachtung zu einem phantasmatischen Blick, der auf 

einen Blick reduziert wird, wodurch die Realität beobachtet wird. Die Innenperspektive 

reduziert sich auf das Minimum. Das Bild wird zum Blinzeln bzw. Dämon und führt 

zur Verrücktheit, denn es begleitet das Leben der Figuren wie ein „erregende(s), 

undeutliche(s), unendliche(s) Echo“. (MoE, S.1140)  

Synästhesie von Bild und Echo ---> „Dämonie des gemalten Lebens.“ (MoE, S.1140) 

Figur: keinen Raum, keine Landschaft, keine Kognition, die sie durchschneiden und 

durchqueren kann / keine Bestätigung mehr von der Realität, kein Stück Realität, die 

als Vorzeichen für die Erwartung der Figur gelesen werden könnte. Im Gegenteil 

widersetzt sich das Erzählgeschehen der willkürlichen Beobachtung der Figur und kann 

nicht in ihre symbolische Ordnung eingebettet werden: Fälle von Inkommunikabilität, 

Störungen in den Erfahrungen der Figuren und Schrecken anstatt Anschließbarkeit.  

Bild = Grenze zwischen Reden und Schweigen, zwischen Kommunikation und 

Kommunikationsverweigerung, ein semantisches Differenzial, ein Ersatz der fehlenden 

Kommunikation, eine Tendenz zur Selbstreferenz anstelle des Referentenbezuges:  

Und nun spielte sich eines jener ‘fürchterlichen’ Erlebnisse ab [...] Alle hatten die gleiche Vorlage: In 

einem Theater möge die Bühne erlöschen und zwei einander gegenüberliegende Logen aufleuchten; in 

                                                           
12 Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S.16. 



diesen befinden sich Walter auf der einen, Clarisse auf der anderen Seite, ausgezeichnet unter allen 

Weibern und Männern, zwischen ihnen der tiefe schwarze Abgrund, der von unsichtbaren Menschen 

warm ist; nun öffnet Clarisse den Mund, und dann antwortet Walter, und alles lauscht atemlos, denn es 

ist ein Schau- und Klangspiel, wie noch keines menschlichem Vermögen gelungen ist. (MoE, S.606f.) 

Die Welt wird in der fast dämonischen Herrschaft des Bildes stillgestellt:  

voll von jener Tyrannis des nun ewig so Stehenbleibenden, die den unheimlichen Reiz lebender Bilder 

ausmacht, als hätte das Leben plötzlich ein Schlafmittel erhalten, und nun steht es da, steif, voll 

Verbindung in sich, scharf begrenzt und doch ungeheuer sinnlos im Ganzen. (MoE, S.1230)  

fremdreferentielle Bezüge = Körper  

a) Clarisses Muttermal am eigenen Leibe ---> aber nicht als etwas vom eigenen Leibe, 

doch auch nicht als äußerlichen Gegenstand, sondern als einen Widersacher, der sie zu 

schaffen macht: „Identifikation mit Hilfe des eigenen Leibes ist also gerade nicht: 

Identifikation mit dem eigenen Leib.“13 Muttermal = Symptom der Identitätshysterie 

Clarisses, die sich als Ereignis in ihrem Körper zuspitzt bzw. als verkörperte Erinnerung 

/ Vorzeichen für ihre Anosognosie und Bedeutung durch die Erinnerung an ein 

schlechtes Ereignis in ihrer Kindheit: „Blitzlicht-Erinnerung“14 ---> schreibt sich in den 

Körper des Erinnernden ein, die Figur erinnert sich besonders lebhaft und genau an 

Details von Situationen und die geschilderten Ereignisse lösen bei der erinnernden 

Figur starke Gefühle aus. 

Muttermal Clarisses = minimalste Engung des Körpers, wo die Grenzlinie auf einen 

Punkt reduziert wird als Symptom / synekdochisches Beobachten: ein Detail im Körper 

repräsentiert das Ganze, monopolisiert die Welt und lässt die Figur in der Wahn-

Wahrnehmung scheitern. Spiel mit der Welt = Spiel mit dem eigenen Körper 

Körper = Schwelle, an der sich Identitätskonzepte brechen / Funktion des Körpers als 

Medium von Erinnerung, Einschreibung, Speicherung und Transformation kultureller 

Zeichen und als mediales Verfahren der schriftlichen Fixierung und Archivierung vom 

Körper-Wissen ---> Körper = Symbolisierungsfeld, an dem sich Spuren kultureller 

Sinn- und Bedeutungsstiftung entziffern lassen, also auch Spuren der Verdrängung, der 

Unterdrückung, der traumatischen Erfahrung.  

b) Körper = Abgrenzungsfunktion des Bewusstseins ---> Das Bewusstsein kann seine 

Gedanken nur dadurch zur Einheit versammeln, dass es sie einem Körper zuschreibt. 

„Das Bewusstsein kann, anders gesagt, seine Gedanken nur durch Zuordnung zu 

diesem seinem leiblichen Leben zur Einheit aggregieren […].“15 Lindner ---> 

Pädagogisierung des Körpers, die die ganze Person manipuliert. Körper = Form für die 

Unterscheidung von der Umwelt / Personale Identität wird auf körperliche Identität 

bzw. Kontinuität zurückgeführt bzw. hohe Körperdisziplin reduziert die Selbsttätigkeit 

des Bewusstseins bzw. konstatiert seine Ratlosigkeit. Der Körper ermöglicht den 

                                                           
13 Luhmann, Niklas: Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn, A./Knapp, V. (Hg.): 

Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, 

S.25-94, hier S.54. 
14 Schacter, Daniel L.: Wir sind Erinnerung. Gedächtnis und Persönlichkeit, Reinbek: Rowohlt 2001. 

S.317. 
15 Niklas Luhmann: Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn, A. / Knapp, V. (Hg.): 

Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Geständnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, 

S.25-94, hier S.54. 



Figuren, sich in Raum und Zeit zu positionieren. Clarisse und Bonadea, aber auch 

Diotima und Lindner üben eine Bewusstseinstätigkeit an ihren Körpern.  

Körper = bei diesen Figuren Bestimmungsgrund ihrer Individualität / kardinale 

Funktion des Körpers: der Körper wird thematisiert sei es als Beobachtungsfeld oder 

als Beobachtungspunkt ---> mortifizierende Symbiose von Selbst- und Fremdreferenz  

Beobachtung bzw. Unterscheiden der Fremdreferenz (das grausame Reißen aus seinem 

Zusammenhang und somit die Isolation eines Objekts) = umrahmtes Experimentierfeld 

der Selbstreferenz: „eine harte, kalte Gewalttätigkeit“ (MoE, S.591) Die Grausamkeit 

bezeichnet auch die Selbstbeobachtung der Figuren selbst, wenn der Körper soweit 

verselbstständigt wird, dass Körperteile gegen die Figur selbst opponieren: „Das 

Dämonisch-Unheimliche erweist sich also als Resultat einer Karnevalisierung des 

Körpers, als Inszenierung eines grotesken Körpersdramas.“16 Clarisses theatralischer 

Tobsuchtanfall = antizipative Bedeutung, denn sie verfällt später dem Wahnsinn: 

Diese stand mit gereizten Beinen vor dem General und machte ihm eine Tobsucht vor. Sie hielt einen 

Arm rechtwinklig abgebogen und steif an den Körper geschlossen, hatte den Kopf vorgeneigt und führte 

mit dem Oberkörper in regelmäßiger Folge eine flach vorwärtskreisende, ruckartige Bewegung aus, 

wobei sie einen Finger nach dem anderen abbog, als ob sie zählte. (MoE, S.1192)  

c) Prinzip der Verkehrung: Körper Moosbruggers, der aufgrund einer perspektivischen 

Inversion Welt enthält = das Außen wird in die Innenseite projiziert d.h. es erscheint 

als re-entry Figur, sodass das Bewusstsein eine doppelte Referentialität besitzt. Das 

Konzept der grausamen Isotopie zwischen Subjekt und Objekt gipfelt sich in der 

imaginativen Perspektivierung Moosbruggers, die eine euphorische Verschmelzung 

mit den Objekten im Modus der Parataxe ausdrückt:  

Der Tisch war Moosbrugger.  

Der Stuhl war Moosbrugger.  

Das vergitterte Fenster und die verschlossene Tür war er selbst. (MoE, S.395)  

 

Moosbrugger = Zertrümmerung der Wirklichkeit in kleinste Elemente und deren 

Übergang in sein Individuum ---> Individuum = überwältigende Gegenwart bzw. 

Differenz Innen /Außen = unvorstellbare Vitalität als Materialität der Wahrnehmung:  

wilde Semiose der Weltwahrnehmung17, die sich in einer abrupten, parataktischen 

Zeichenordnung äußert. Objekte = Empfindungsprojektionen in der Parataxe. Der 

Raum wird durch sein Ich erfüllt. Die Differenz zwischen Ich und Welt fällt in der 

naiven Betrachtung weg. Leib und Welt treten im Austausch. Neben dem Motiv des 

Puppenkörpers gibt es auch den zerteilten Körper, der seine Grenzen nicht einfach 

ausdehnt, sondern Welt enthält / Zelle = nicht ein Gefängnis des Selbst, nicht eine 

Höhle, sondern das Gefängnis des Paradieses. Was er wahrnimmt, sind nicht Objekte, 

sondern Zeichen. Das Selbst multipliziert sich zu einem konzentrischen 

psychophysischen Zentrum.  

                                                           
16 Gunia, Jürgen: Die Sphäre des Ästhetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum Werk am Leitfaden 

der „Membran“, S.53. Siehe auch Michael Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und 

Lachkultur, Frankfurt a.M.: Fischer 1990. S.18. 
17 Den Begriff wilde Semiose entnehmen wir Assmann Aleida: Die Sprache der Dinge. Der lange Blick 

und die wilde Semiose, in: Materialität der Kommunikation, S.237-251, hier S.239. 



Bilder der Figuren = utopische, visionäre Imaginationen der Selbstreflexion und somit 

ihre glücklichen Momente / Bild = solipsistischer Ort, Ort des Ichs ---> Figuren im Bild 

gefangen und befangen: Das Bild ist „nichts anders als die passive Phantasie 

unausgefüllter Räume.“ (MoE, S.35) Bild nicht einfach Schutz der 

Bewusstseinsoperationen gegen Umwelteinwirkungen, sondern vielmehr Versuch, ein 

Bindeglied mit ihr zu schaffen:  

Man weiß ja nicht, worauf es ankommt. Er rückte sich zurecht und betrachtete sein Gesicht in der seinem 

Sitz gegenüber befindlichen Glasscheibe um sich abzulenken. Aber da schwebte nun sein Kopf in dem 

flüssigen Glas nach einer Weile wunderbar eindringlich zwischen Innen und Außen und verlangte nach 

irgendeiner Ergänzung. (MoE, S.359)  

Die Bilder der Figuren inszenieren die Plötzlichkeit und die andere Zeit- und 

Raumerfahrung in der Form der Trance, als Kompensation des Verlustes und der 

Zerrissenheit mit ihrer Umwelt. Die Erfahrungen des Augenblicks werden durch die 

Entdifferenzierung zwischen Innen und Außen evident, die die semiotische Fülle und 

Intensität des Blitzes hat, was bei den Figuren entweder das Erschrecken oder das 

Gefühl des Glücks hervorruft: „Das Bild, das sich als verkörperte Sichtbarkeit darstellt, 

wäre zugleich hier und anderswo zugleich.“18  

Bonadea imitiert Diotima bzw. jemanden, der da ist als das Differente. Sie bildet ein 

Selbst, das ein ähnliches Bild gemalt hat und das sie in dieser Ähnlichkeit schön findet. 

Verankerung im anderen Raum = Moosbrugger ---> Phrase des Schizophrenen: „Ich 

weiß, wo ich bin, fühle mich aber nicht dort.“19 Zelle = Horizont # Clarisses 

Klavierzimmer = Kulissenwelt / Im ersten Fall wird die Welt heimisch, im anderen Fall 

fremd:  

Jedoch die Wohnung vermochte das Klavier dröhnen zu machen und war eins jener Megaphone, durch 

welche die Seele ins All schreit wie ein brünstiger Hirsch, dem nichts antwortet als der wetteifernde 

gleiche Ruf tausend anderer einsam ins All röhrender Seelen. (MoE, S.48)  

geschrumpfter Raum Mossbruggers = Mensch mit Eigenschaften ---> alles / weiter 

Raum Walters = ein Mensch ohne Eigenschaften ---> nichts 

Negation Clarisses ---> verwirrende Komplexität und unerträgliche Realität / Negation 

Moosbruggers ---> keinen Durchblick auf den Grund seiner Schizophrenie, keine 

Außenwelt, die semantische Verknüpfung von Selbst- und Fremdreferenz in einem 

Gegenwartsfenster nicht mehr möglich, sodass einzelne Bewusstseinsinseln wie isoliert 

in der Zeit liegen. Aufgrund der fehlenden inhaltlichen Verknüpfung aufeinander 

folgender Gegenwartsfenster kommt es zu einer Diskontinuität des Erlebens, wie das 

sich bei Moosbrugger zeigt:  

Er beherrschte jetzt alles und herrschte es an. Er brachte alles in Ordnung, ehe man ihn tötete. Er konnte 

denken, woran er wollte, augenblicklich war es so fügsam wie ein gut erzogener Hund, zu dem man 

‘Kusch!’ sagt. Er hatte, obgleich er eingesperrt war, ein ungeheures Gefühl der Macht. (MoE, S.395) 

                                                           
18 Waldenfels, Bernhard: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S.234. 
19 Nach dem Psychiater E. Minkowski, zit. in: ebd., S.189. 


