Fremdreferenz

Motive haben weniger mit Handlungsdispositionen der Figuren zu tun, sondern
vielmehr mit fremdreferentiellen Motiven wie dem Fenster, der Biihne, der Straf3e.
Dadurch ---> Anderung, ‘Inversion’ des Raums méglich, sowohl bei den Figuren, als
auch auf der Ebene des Werkes, auf der Objekte und Rdume an verschiedene Stellen
des Werkes wiederkehren.

Figuren und Gegenstidnde = paradigmatische Ereignisse des Textes.

Dinge = a) zuerst Prisenz (vollig bewegungslos, vollig richtungslos) z.B. die
Kleidungsstiicke, die Natur, die Puppen der Kindheit, das holzerne Pferd, das Klavier /
merstarrte” Vorstellungen ihrer Moglichkeit (MoE, S.1509) b) dann unterbrechen sie
die Selbstreferenz der Figur. Figur = in einem Deutungsnotstand und sucht in den
Beziehungen mit ihrer Umwelt ein nicht-kontingentes Prinzip zu finden, das die
,.statistische Entzauberung seiner Person® aufheben wiirde (MOE, S.159). Selbst die
starke Diotima ,,schlug sich als Hauch in einiger Entfernung von sich selbst (an den
Dingen) nieder” (MoE, S.352).

Selbstreferenz durch die Fremdreferenz erweitert und Objekt von der Erstarrung befreit
---> Fremdreferenz = Projektion des Inneren bzw. Beobachtungen der Dinge in
Ereignissequenzen verwandelt. / Fremdreferenz = Symbol der Selbstreferenz, Triger
von Erwartungen und Phantasmen. Sie verleiht der Figur eine Besetzung fiir das Selbst:

Das ganze Dasein des Subjekts wird ihm durch das phantasmatische Objekt verliehen, das sein Leeres
ausfiillt. [...] Die Substanz als Subjekt auffassen, heifit erfahren, dass der sogenannte Vorgang der
Erscheinungen, vor allem die Tatsache verbirgt, dass es nichts zu verbergen gibt — und dieses Nichts
hinter dem Vorhang ist das Subjekt.

Etwas vollkommen Banales = als Objekt macht die Positionierung der Leere im
Anderen aus. Banales an einer Funktionsstelle mit einer Bedeutung fiir die Figur --->
wird zum Fetisch:

Der Fetisch ist ein besonders deutliches Beispiel fiir die Substitution, die a-mimetisch die Relation von
Bild und Abbild durchstreicht, weil jeder Signifikant als Ersatz nicht der Fiille seiner Prisenz und Absenz
geworfen ist. Er vertritt nur; er reprisentiert ohne doch die Priisenz hypostasieren zu kénnen.?

Oder: Dinge bekommen durch die Fremdreferenz eine dynamische, archetypische
Prasenz, ein semantisches, quasi rituelles Potential, das zur Erinnerung bzw. zur
Erwartung fiihrt. Dazu ein Beispiel:

Es war ein grofler, weichwolliger Pyjama, den er anzog, beinahe eine Art Pierrotkleid, Schwarz grau
gewiirfelt und an den Hénden und Fiilen ebenso gebunden wie in der Mitte; er liebte ihn wegen seiner
Bequemlichkeit, die er nach der durchwachten Nacht und der langen Reise angenehm fiihlte, wahrend er
die Treppe hinanstieg. Aber als er das Zimmer betrat, wo ihn seine Schwester erwartete, wunderte er sich
sehr tiber seinen Aufzug, denn er fand sich durch geheime Anordnung des Zufalls einem grof3en, blonden,

1 Zizek, Slavoj: Der erhabenste aller Hysteriker: Lacans Riickkehr zu Hegel, 2., erw. Aufl., Wien:
Turia/Kant 1992, S.124f,

2 Heyd, Dieter: Musil-Lektiire: der Text, das Unbewusste. Psychosemiotische Studien zu Robert Musils
theoretischem Werk und zum Roman ‘Der Mann ohne Eigenschaften’, Reihe 1. Deutsche Sprache und
Literatur, Bd./Vol. 368, Frankfurt a.M.: Peter D. Lang 1980, S.175.



in zarte graue und rostbraune Streifen und Wiirfen gehiillten Pierott gegeniiber, der auf den ersten Blick
ganz dhnlich aussah, wie er selbst. ‘Ich habe nicht gewusst, dass wir Zwillinge sind’ sagte Agathe, und
ihr Gesicht leuchtete erheitert auf. (MoE, S.675f.)

Pierott-Anziige = Symptom des Vor-sich-Kommens der Figur als deren Wiederkehr im
Anderen. Das Ich findet sich in der Fremdreferenz ein. Die vergessene Schwester und
Ulrich befinden sich durch ihre Kleidung in einer symbolischen Ordnung ---> die
Pierrot-Anziige der Geschwister verlachen den Tod des Vaters und schaffen seine
Autoritét ab, bezeichnen ferner die theatralische Biihne, von deren Rahmen sie ihren
Vater beobachten / markiert den Zerfall der patriarchalischen Ordnung der Familie,
indem sie die ,,Urform kultureller Erinnerung*® bricht und damit das Priisenthalten des
Toten.

Pierrot-Anziige = nachtrigliche Symbolisierung der Geschwister-Liebe / die
gegenwartige Wahrnehmung = Spur des zukiinftigen anderen Zustands

Ahnlich: Verhiltnisse mit den Dingen im Vaterhaus der Geschwister = Komplexionen
verkniipfter Daten ---> Erinnerung an die gemeinsame Vergangenheit der Geschwister
| Vaterhaus: als etwas Vertrautes = Topographie der Erinnerung: ,,Der Raum
ermdglicht die Erinnerung. So wie das Denken auf die Zeit, so ist die Erinnerung auf
den Raum verwiesen: In seinen tausend Honigwaben speichert der Raum verdichtete
Zeit. Dazu ist der Raum da“.* Raum = Ausldser fiir Erinnerung; die riumliche
Erfahrung wird in zeitliche tibersetzt ---> wechselseitige Beziehung von Raum und Zeit
= Chronotopos®

strukturierte Raumerfahrung = begrenzt, deshalb Halt und Orientierung / Vaterhaus =
der Ort, wo Ulrich und Agathe ihre Position haben. Es verrdumlicht einerseits die Zeit
und die Erinnerung an die Kindheit. Andererseits verzeitlicht es den Raum, sodass der
detailliert dargestellte Raum des Vaterhauses zum Ausloser von Erinnerung wird; durch
die zeitliche Verschiebung wird aber gleichzeitig auch der Raum Inhalt der Erinnerung.
Dem erinnerten Raum kommt eine Symbolkraft zu. Vaterhaus = von der
Aura/Atmosphére der Erinnerung besetzter Raum, in dem diese entstehen kann: Raum
bzw. Stellenbesetzung = die andere Seite der Erinnerung; ,,also die Sichtbarkeit der
Unsichtbarkeit des Raumes als eines Mediums fiir Formbildungen.*®

Erinnerungsbilder bei Ulrich und Agathe = durch die Stellenbesetzung der Objekte
angeordnet ---> Wiedererweckung der Erinnerungen. Sie gehen den geeigneten Weg
und suchen den geeigneten Raum auf, in denen die Bilder der Kindheit aufbewahrt sind.
Das Vergessen wird geldst und die Erinnerung erwacht. Isomorphie zwischen Ding und
Person = Transparenz der Sachdimension in der Raum- und Zeitwahrnehmung der
Figuren

3 Jan, Assmann: Das kulturelle Gedcichtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identitit in friihen
Hochkulturen, Miinchen: Beck 1997, S.61.

4 Gaston Bachelard, Die Poetik des Raumes, in: Luhmann, Niklas (Hg.): Unbeobachtbare Welt. Uber
Kunst und Architektur, S.74, Anm.24.

> Siehe: Bachtin, Michail: Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur historischen Poetik, hg. von
Kowalski, Erward/Wegner, Michael, iibers. von Dewey, Michael, Frankfurt a.M.: Fischer 1989, S.65.

& Luhmann, Niklas: Die Kunst der Gesellschaft, S.183.



Durch die blitzartige Beobachtung werden einzelne Dinge aus dem unmarkierten Raum
in der Selbstreferenz reflektiert und inszeniert. Ulrich ,,sah noch die Kinderschuhe. Sah
sie nicht; sah sie blof}, als wiirde er sie sehn.” Aber dann wissen sowohl Ulrich als auch
Agathe ,,plotzlich von der Vergangenheit mehr, als er zu wissen vermeinte und etwas
Vergessenes wird lebendig®. (MoE, S.701)

Augenblick = a) temporal zu verstehen als plétzlicher Stillstand der Zeit, b) als abrupte
Beobachtungsgrenze (Augen und Blick), die den Gedanken ---> mit einer mystischen
Besetzung, die Musil ,,taghelle Mystik nennt, evoziert. Plotzliches = das Neue, das
gewaltsam die Zukunft ankiindigt, indem es ein Gefille in der Gegenwart erzeugt: Die
Gegenwart spaltet sich in ein Nichtmehrsein und in ein Nochnichtsein. Metapher des
Blitzes: Blitzartige Beobachtungen bzw. blitzartige Erinnerungen ent-setzen nicht nur
die Raum- und Zeitwahrnehmungen der Figuren, sondern auch das Erzéhlgeschehen.

Anderung der Beziehung der Figuren zu ihrer Umwelt: blitzartige Erkenntnis und
Wahrnehmung der Figuren = deren Reaktion auf die &dngstigende Umwelt / das
einmalige Ereignis, das die sich wiederholende Umwelt verletzt, indem die Figuren die
Sachdimension ihrer Umwelt erschiittern und ins Imaginére verschieben. Blitz =
Merkzeichen der Selbstreferenz, wobei die Angst der Figur iberwunden wird und in
einer vorgestellten Handlung eine sinnliche wenn auch phantasmatische Evidenz
bekommt. Der Moglichkeitssinn hat sich gemeldet.

Agathe trigt das Bild ihres fernen, weil verstorbenen Geliebten in einem
Brustmedaillon. (MoE, S.760f.) Trauer iiber ihren gestorbenen Mann = Substitution im
Bild. Das Bild lieben mehr als das wirkliche Objekt (MoE, S.1311 f.) bzw. in der
Téuschung leben. Bild mit der Liebe zu einem Toten ---> zu einem Fetisch, zu einer
,.fixen Idee* (MoE, S.1311f.) Das Medaillon des Verstorbenen = virtuelle Konstruktion
des abwesenden Korpers und dessen Beibehaltung, die selbstreflexiv zur Beobachtung
gestellt wird: ,,Die Photographie kann das in Kontinuitit stehende und irreversible
momentum des Zeitstroms zum isolierten, abgeschlossenen Moment einfrieren.*’
Entfernung des Bildes von der Person = Unmdglichkeit einer Gegenwartigkeit des
Korpers / Photographie = Abwesenheit der Figur, Verlust der Figur, die im Bild
festgehalten bzw. erstarrt in der Vergangenheit und im Rahmen eines stummen und
unerfiillten Wunsches ist. Agathe erinnert sich an ihre frithere Liebe durch das Bild
ihres Mannes, welches sie in sich trigt bzw. es geht um eine endgiiltige Abstraktion der
Liebe, wobei das Abbild, die Halluzination und nicht die Person, nicht das wirklich
Geschehene in ihrem Gedéchtnis aufbewahrt wird. Abbild = naive Beobachtung, denn
man weill nicht, ob das Abbild der realen Person entspricht. In diesem Fall lebt die
Figur in einer Realitét, die eine von der Figur kognitiv konstruierte Wirklichkeit ist:
,,Die Umwelt, die wir wahrnehmen, ist unsere Erfahrung.“® Zwischen Wahrnehmung
und Illusion bzw. Halluzination = kein Unterschied

7 Sobchack, Vivian: The Scene of the Screen. Beitrag zu einer Phinomenologie der ‘Gegenwirtigkeit’
im Film und in den elektronischen Medien, in: Gumbrecht, Hans Ulrich/Pfeiffer, Ludwig K. (Hg.):
Materialitit der Kommunikation, S.416-428, hier: S.419f,

8 Foerster, Heinz von: Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen Erkenntnistheorie,
Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg 1985, S.25.



Klavier = Fetisch bzw. Ersatz der abwesenden Vereinigung Clarisses mit Walter: Es
,vereinigte die Getrennten” (MoE, S.48). Musik bei Walter und Clarisse =
symbolisches und zugleich diabolisches Medium, als Vermittlung und Trennung
zugleich: ,,die Kaverne des Unheils, das Arme, Kranke, unselig Genialische in Clarisse,
den geheimen leeren Raum, wo es an Ketten rif3, die eines Tags ganz nachlassen
konnten.* (MoE, S.610) Das, was durch Musik verbunden wird, und das, was durch sie
getrennt wird, sind identisch. Solange die Musik l4uft, sind sie miteinander, wenn die
Musik aufthort, leben sie auseinander. Und dessen sind sich die Personen bewusst. Die
Musik funktioniert als etwas, was sich hinter dem Riicken der Beobachter befindet.
Medium = unbeobachtbar und entlastet das Bewusstsein: ,,Sein Riickenmark wurde von
der Narkose dieser Musik geldhmt und sein Schicksal erleichtert. (MoE, S.67) Sie
ersetzt in den Momenten des Abspielens die Wirklichkeit durch die ideale Vereinigung.
Die Musik suggeriert im Bewusstsein diesen einen Gedanken und bekommt eine
Bedeutung, die sie nicht besitzt. Sie verlduft sich, wahrend das Bewusstsein in der
Eigenzeit mit ihrer Vertretung gegen die Zeit des Musikverlaufs elliptisch operiert:

Die Reproduktion des Bewusstseins wird nicht substituiert durch die Reproduktion der Musik, sondern
nur ‘festgehalten’ auf der Ebene ihrer aktuellen Operationen, auf der Ebene der Intransparenz. Wenn das
Bewusstsein mit Musik arbeitet, kommt es sich selbst nicht in den Blick, und wenn es dies dennoch will
oder soll [...], weicht die Musik in die Zone des Rauschens zuriick.®

Fremd- und Selbstreferenz = identisch und wenn Musik aufhort, werden die Figuren
geweckt. Der Wechsel ist schmerzlich, wird als Ode empfunden. Das Scheitern der
Personen beruhigt sich im Symbol der Musik. ,,Aber die Symptome tauchen in der
symbolischen Ordnung des Romans wieder auf Transversalitit.“'® Deshalb ,haBt
(Ulrich) an der Musik die Ausflucht, welche sie ist, das Rauschmittel, als das sie den
lebensformenden Willen betdubt.” (MoE, S.1640) Klavierspiel Walters = effektive
Metapher, die die fundamentalen Méingel kompensiert. Musik = nicht einfach
Ergénzung zur Kommunikation mit Clarisse, sondern Ergénzung zu sich selbst /
klangliche und dynamische Starrheit der Musik ---> Gefiihl, dass das eigene Selbst in
den Klédngen enthalten ist, jenseits der Kommunikation und jenseits seiner Ohnmacht.
Wirklichkeit und Aufhebung der Wirklichkeit werden hier verschmolzen.

Musik machen = spielen ---> Aufhebung der Zwecksetzung. ,,Mit der Zweckfreiheit
oder Ziellosigkeit des Spiels hingt dessen potentielle Unendlichkeit ab.<'! /
vorgetduschte Unendlichkeit des Spiels, die aus Alltagsabldufen sich abhebt, d.h.
Paradefall von seiner geregelten und zweckmiafBigen Aktivitit im Alltag.

Lebensweise nach dem Gebot des Bildes: Ulrichs ,,Bildsein ohne Ahnlichkeit* hilt das
echte Bild fest, indem es zugleich dessen Tautologie mit diesem negiert: ,,der falsche
Bauer ist ein Abbild des echten gewesen®, das sich in ,,undhnliche Bilder* auflost.
(MoE, S.1343) Er ist nicht die Person selbst und verweist auf Grund dessen, was er
nicht ist, auf ein eigentliches Selbst, das ihm extern ist. Die Figuren leben im
,Gegensatz zwischen der Selbstinbrust [...] und dem heimlichen Zug des Verlassen-

% Fuchs, Peter: Theorie als Lehrgedicht. Systemtheoretische Essays, S.162.

10 Bohn, Ralf: Transversale Inversion. Symptomatologie und Genealogie des Denkens in der Philosophie
Robert Musils, Wiirzburg: Konigshausen u. Neumann 1988, S.263.

11 Bubner, Riidiger: Handlung, Sprache und Vernunft. Grundbegriffe praktischer Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1976, S.86.



und Aufgegebenwerdens (MOE, S.1129). Gefiihl des Verlassens ---> Tduschung, dass
das Bild nicht die Wirklichkeit ist, sondern die notwendige Verfdlschung, die
notwendige Liige.

Bild = imaginierte Einheit von Selbst- und Fremdreferenz, die das Leben der Figuren
»in die Gegend des Schlafs, des Todes, des Bildes, des Unbeweglichen und
Ohnmaéchtigen* (MoE, S.1331) fiihrt. Leben im Bild = Musils Erstarrung / Luhmanns
Bewegungslosigkeit: nicht beobachten bzw. nicht unterscheiden konnen. Die Figuren
versuchen sich in eine andere Person oder in ein Objekt hineinzuversetzen, was jedoch
nicht gelingt, sondern vielmehr das Andere aufldst, indem sie den Begegnenden
verfalscht.

Bild = von den Figuren als psychische Systeme konstituierende und ertragbare Form,
um zu leben. Die Beriihrung mit dem anderen féllt weg ---> erstarrtes Beobachten =
Bild bestitigt die Geschlossenheit der Figur als System in seiner Geschichte und
folglich die Tatsache, dass sie das von der Welt bekommt, was sie an sich zu Gesicht
bekommt. Die Figuren versuchen durch Bilder ihre Erfahrungen zu registrieren, ohne
diese wirklich konkret erlebt zu haben. Dadurch werden Analogien invisibilisiert,
worauf Musils Ahnlichkeit des Lebens basiert:

Man sollte meinen, solche Bilder seien das Fliichtigste von der Welt, aber eines Augenblicks ist das
Leben in solche Bilder aufgeldst, nur sie stehen auf dem Lebensweg, nur von ihnen zu ihnen scheint er
gelaufen zu sein, und das Schicksal hat nicht Beschliissen und Ideen gehorcht, sondern diesen
geheimnisvollen, halb unsinnigen Bildern. (MoE, S.663)

Die Figur irrt sich sowohl in ihrer Selbst- als auch in ihrer Fremdreferenz, indem sie
ihre Erkenntnis von Welt auf die Kognition des eigenen Bewusstseins reduziert. Das
Leben bietet fiir dieses Erkennen die notwendige ,,Beteiligung bei der Ermoglichung
diskriminierender Beobachtungen und bei der Erméglichung von Irrtiimern.“*? In
diesem Fall wird die erstarrte Beobachtung zu einem phantasmatischen Blick, der auf
einen Blick reduziert wird, wodurch die Realitdt beobachtet wird. Die Innenperspektive
reduziert sich auf das Minimum. Das Bild wird zum Blinzeln bzw. Damon und fiihrt
zur Verriicktheit, denn es begleitet das Leben der Figuren wie ein ,erregende(s),
undeutliche(s), unendliche(s) Echo®. (MoE, S.1140)

Synésthesie von Bild und Echo ---> ,, Ddmonie des gemalten Lebens.” (MoE, S.1140)
Figur: keinen Raum, keine Landschaft, keine Kognition, die sie durchschneiden und
durchqueren kann / keine Bestétigung mehr von der Realitdt, kein Stiick Realitét, die
als Vorzeichen fiir die Erwartung der Figur gelesen werden konnte. Im Gegenteil
widersetzt sich das Erzahlgeschehen der willkiirlichen Beobachtung der Figur und kann
nicht in ihre symbolische Ordnung eingebettet werden: Fille von Inkommunikabilitat,
Storungen in den Erfahrungen der Figuren und Schrecken anstatt Anschliebarkeit.

Bild = Grenze zwischen Reden und Schweigen, zwischen Kommunikation und
Kommunikationsverweigerung, ein semantisches Differenzial, ein Ersatz der fehlenden
Kommunikation, eine Tendenz zur Selbstreferenz anstelle des Referentenbezuges:

Und nun spielte sich eines jener ‘fiirchterlichen’ Erlebnisse ab [...] Alle hatten die gleiche Vorlage: In
einem Theater moge die Biithne erléschen und zwei einander gegeniiberliegende Logen aufleuchten; in

12 uhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S.16.



diesen befinden sich Walter auf der einen, Clarisse auf der anderen Seite, ausgezeichnet unter allen
Weibern und Ménnern, zwischen ihnen der tiefe schwarze Abgrund, der von unsichtbaren Menschen
warm ist; nun 6ffnet Clarisse den Mund, und dann antwortet Walter, und alles lauscht atemlos, denn es
ist ein Schau- und Klangspiel, wie noch keines menschlichem Vermégen gelungen ist. (MoE, S.606f.)

Die Welt wird in der fast ddmonischen Herrschaft des Bildes stillgestellt:

voll von jener Tyrannis des nun ewig so Stehenbleibenden, die den unheimlichen Reiz lebender Bilder
ausmacht, als hétte das Leben plotzlich ein Schlafmittel erhalten, und nun steht es da, steif, voll
Verbindung in sich, scharf begrenzt und doch ungeheuer sinnlos im Ganzen. (MoE, S.1230)

fremdreferentielle Beziige = Korper

a) Clarisses Muttermal am eigenen Leibe ---> aber nicht als etwas vom eigenen Leibe,
doch auch nicht als duBBerlichen Gegenstand, sondern als einen Widersacher, der sie zu
schaffen macht: ,,Identifikation mit Hilfe des eigenen Leibes ist also gerade nicht:
Identifikation mit dem eigenen Leib.“!® Muttermal = Symptom der Identititshysterie
Clarisses, die sich als Ereignis in ihrem Kdorper zuspitzt bzw. als verkorperte Erinnerung
| Vorzeichen fiir ihre Anosognosie und Bedeutung durch die Erinnerung an ein
schlechtes Ereignis in ihrer Kindheit: ,,Blitzlicht-Erinnerung*!* ---> schreibt sich in den
Korper des Erinnernden ein, die Figur erinnert sich besonders lebhaft und genau an
Details von Situationen und die geschilderten Ereignisse 16sen bei der erinnernden
Figur starke Gefiihle aus.

Muttermal Clarisses = minimalste Engung des Korpers, wo die Grenzlinie auf einen
Punkt reduziert wird als Symptom / synekdochisches Beobachten: ein Detail im Korper
reprasentiert das Ganze, monopolisiert die Welt und ldsst die Figur in der Wahn-
Wahrnehmung scheitern. Spiel mit der Welt = Spiel mit dem eigenen Korper

Korper = Schwelle, an der sich Identitdtskonzepte brechen / Funktion des Korpers als
Medium von Erinnerung, Einschreibung, Speicherung und Transformation kultureller
Zeichen und als mediales Verfahren der schriftlichen Fixierung und Archivierung vom
Korper-Wissen ---> Korper = Symbolisierungsfeld, an dem sich Spuren kultureller
Sinn- und Bedeutungsstiftung entziffern lassen, also auch Spuren der Verdriangung, der
Unterdriickung, der traumatischen Erfahrung.

b) Korper = Abgrenzungsfunktion des Bewusstseins ---> Das Bewusstsein kann seine
Gedanken nur dadurch zur Einheit versammeln, dass es sie einem Korper zuschreibt.
»Das Bewusstsein kann, anders gesagt, seine Gedanken nur durch Zuordnung zu
diesem seinem leiblichen Leben zur FEinheit aggregieren [...].“*° Lindner --->
Padagogisierung des Korpers, die die ganze Person manipuliert. Kérper = Form fiir die
Unterscheidung von der Umwelt / Personale Identitit wird auf korperliche Identitt
bzw. Kontinuitét zuriickgefiihrt bzw. hohe Korperdisziplin reduziert die Selbsttétigkeit
des Bewusstseins bzw. konstatiert seine Ratlosigkeit. Der Korper ermoglicht den

13 Luhmann, Niklas: Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn, A./Knapp, V. (Hg.):
Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Gestindnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987,
S.25-94, hier S.54.

14 Schacter, Daniel L.: Wir sind Erinnerung. Gedcichtnis und Personlichkeit, Reinbek: Rowohlt 2001.
S.317.

15 Niklas Luhmann: Die Autopoiesis des Bewusstseins, in: Hahn, A. / Knapp, V. (Hg.):
Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Gestdindnis, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987,
S.25-94, hier S.54.



Figuren, sich in Raum und Zeit zu positionieren. Clarisse und Bonadea, aber auch
Diotima und Lindner iiben eine Bewusstseinstétigkeit an ihren Korpern.

Korper = bei diesen Figuren Bestimmungsgrund ihrer Individualitdt / kardinale
Funktion des Korpers: der Korper wird thematisiert sei es als Beobachtungsfeld oder
als Beobachtungspunkt ---> mortifizierende Symbiose von Selbst- und Fremdreferenz

Beobachtung bzw. Unterscheiden der Fremdreferenz (das grausame Reif3en aus seinem
Zusammenhang und somit die Isolation eines Objekts) = umrahmtes Experimentierfeld
der Selbstreferenz: ,,eine harte, kalte Gewalttitigkeit™ (MoE, S.591) Die Grausamkeit
bezeichnet auch die Selbstbeobachtung der Figuren selbst, wenn der Korper soweit
verselbststindigt wird, dass Korperteile gegen die Figur selbst opponieren: ,,Das
Damonisch-Unheimliche erweist sich also als Resultat einer Karnevalisierung des
Korpers, als Inszenierung eines grotesken Korpersdramas.“!® Clarisses theatralischer
Tobsuchtanfall = antizipative Bedeutung, denn sie verfallt spater dem Wahnsinn:

Diese stand mit gereizten Beinen vor dem General und machte ihm eine Tobsucht vor. Sie hielt einen
Arm rechtwinklig abgebogen und steif an den Korper geschlossen, hatte den Kopf vorgeneigt und fiihrte
mit dem Oberkoérper in regelméBiger Folge eine flach vorwértskreisende, ruckartige Bewegung aus,
wobei sie einen Finger nach dem anderen abbog, als ob sie zéhlte. (MoE, S.1192)

c) Prinzip der Verkehrung: Korper Moosbruggers, der aufgrund einer perspektivischen
Inversion Welt enthdlt = das AuBBen wird in die Innenseite projiziert d.h. es erscheint
als re-entry Figur, sodass das Bewusstsein eine doppelte Referentialitit besitzt. Das
Konzept der grausamen Isotopie zwischen Subjekt und Objekt gipfelt sich in der
imaginativen Perspektivierung Moosbruggers, die eine euphorische Verschmelzung
mit den Objekten im Modus der Parataxe ausdriickt:

Der Tisch war Moosbrugger.
Der Stuhl war Moosbrugger.
Das vergitterte Fenster und die verschlossene Tiir war er selbst. (MoE, S.395)

Moosbrugger = Zertrimmerung der Wirklichkeit in kleinste Elemente und deren
Ubergang in sein Individuum ---> Individuum = iiberwiltigende Gegenwart bzw.
Differenz Innen /Auflen = unvorstellbare Vitalitit als Materialitdt der Wahrnehmung:
wilde Semiose der Weltwahrnehmung®’, die sich in einer abrupten, parataktischen
Zeichenordnung auBlert. Objekte = Empfindungsprojektionen in der Parataxe. Der
Raum wird durch sein Ich erfiillt. Die Differenz zwischen Ich und Welt fillt in der
naiven Betrachtung weg. Leib und Welt treten im Austausch. Neben dem Motiv des
Puppenkorpers gibt es auch den zerteilten Korper, der seine Grenzen nicht einfach
ausdehnt, sondern Welt enthdlt / Zelle = nicht ein Gefingnis des Selbst, nicht eine
Hohle, sondern das Gefangnis des Paradieses. Was er wahrnimmt, sind nicht Objekte,
sondern Zeichen. Das Selbst multipliziert sich zu einem konzentrischen
psychophysischen Zentrum.

16 Gunia, Jiirgen: Die Sphdire des Asthetischen bei Robert Musil. Untersuchungen zum Werk am Leitfaden
der ,,Membran“, S.53. Siehe auch Michael Bachtin: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und
Lachkultur, Frankfurt a.M.: Fischer 1990. S.18.

17 Den Begriff wilde Semiose entnehmen wir Assmann Aleida: Die Sprache der Dinge. Der lange Blick
und die wilde Semiose, in: Materialitit der Kommunikation, S.237-251, hier S.2309.



Bilder der Figuren = utopische, visiondre Imaginationen der Selbstreflexion und somit
ihre gliicklichen Momente / Bild = solipsistischer Ort, Ort des Ichs ---> Figuren im Bild
gefangen und befangen: Das Bild ist ,,nichts anders als die passive Phantasie
unausgefiillter R&ume.”“ (MoE, S.35) Bild nicht einfach Schutz der
Bewusstseinsoperationen gegen Umwelteinwirkungen, sondern vielmehr Versuch, ein
Bindeglied mit ihr zu schaffen:

Man weil} ja nicht, worauf es ankommt. Er riickte sich zurecht und betrachtete sein Gesicht in der seinem
Sitz gegeniiber befindlichen Glasscheibe um sich abzulenken. Aber da schwebte nun sein Kopf in dem
fliissigen Glas nach einer Weile wunderbar eindringlich zwischen Innen und Auflen und verlangte nach
irgendeiner Ergédnzung. (MoE, S.359)

Die Bilder der Figuren inszenieren die Plotzlichkeit und die andere Zeit- und
Raumerfahrung in der Form der Trance, als Kompensation des Verlustes und der
Zerrissenheit mit ihrer Umwelt. Die Erfahrungen des Augenblicks werden durch die
Entdifferenzierung zwischen Innen und Aufen evident, die die semiotische Fiille und
Intensitdt des Blitzes hat, was bei den Figuren entweder das Erschrecken oder das
Gefiihl des Gliicks hervorruft: ,,Das Bild, das sich als verkorperte Sichtbarkeit darstellt,
wiire zugleich hier und anderswo zugleich.*!8

Bonadea imitiert Diotima bzw. jemanden, der da ist als das Differente. Sie bildet ein
Selbst, das ein dhnliches Bild gemalt hat und das sie in dieser Ahnlichkeit schon findet.
Verankerung im anderen Raum = Moosbrugger ---> Phrase des Schizophrenen: ,,Ich
weiB, wo ich bin, fithle mich aber nicht dort.“*® Zelle = Horizont # Clarisses
Klavierzimmer = Kulissenwelt / Im ersten Fall wird die Welt heimisch, im anderen Fall
fremd:

Jedoch die Wohnung vermochte das Klavier drohnen zu machen und war eins jener Megaphone, durch
welche die Seele ins All schreit wie ein briinstiger Hirsch, dem nichts antwortet als der wetteifernde
gleiche Ruf tausend anderer einsam ins All rohrender Seelen. (MoE, S.48)

geschrumpfter Raum Mossbruggers = Mensch mit Eigenschaften ---> alles / weiter
Raum Walters = ein Mensch ohne Eigenschaften ---> nichts

Negation Clarisses ---> verwirrende Komplexitit und unertrégliche Realitéit / Negation
Moosbruggers ---> keinen Durchblick auf den Grund seiner Schizophrenie, keine
AuBlenwelt, die semantische Verkniipfung von Selbst- und Fremdreferenz in einem
Gegenwartsfenster nicht mehr moglich, sodass einzelne Bewusstseinsinseln wie isoliert
in der Zeit liegen. Aufgrund der fehlenden inhaltlichen Verkniipfung aufeinander
folgender Gegenwartsfenster kommt es zu einer Diskontinuitéit des Erlebens, wie das
sich bei Moosbrugger zeigt:

Er beherrschte jetzt alles und herrschte es an. Er brachte alles in Ordnung, ehe man ihn tétete. Er konnte
denken, woran er wollte, augenblicklich war es so fiigsam wie ein gut erzogener Hund, zu dem man
‘Kusch!” sagt. Er hatte, obgleich er eingesperrt war, ein ungeheures Gefiihl der Macht. (MoE, S.395)

18 Waldenfels, Bernhard: In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985, S.234.
19 Nach dem Psychiater E. Minkowski, zit. in: ebd., S.189.



