Zeit als Erinnerung und Erwartung

Funktionale Gesellschaft: Phanomen des Erlebens der Gleichzeitigkeit von Ereignissen
= das Sich-Ereignen von Welt in der Gleichzeitigkeit / Medium der Zeit der
Gesellschaft ---> die Uhr = die Zeit der Zdhlung und des Mafles, welche das
‘Seinesgleichen’ bestimmen:

Oder man (...) steht vor einer Erscheinung, von der man nicht recht weil3, ob sie Gesetz oder Zufall ist,
dann wird die Sache menschlich spannend. Denn dann macht man zunéchst aus seinem Haufen von
Beobachtungen einen Zahlenhaufen; man macht Abschnitte — welche Zahlen liegen zwischen diesem
und jenem, dem néchsten und tiberndchsten Wert? Und so weiter — und bildet daraus Verteilungsreihen;
es zeigt sich, dass die Haufigkeit des Vorkommens eine systematische Zu- oder Abnahme hat oder nicht;
man erhilt eine stationire Reihe oder eine Verteilungsfunktion, man berechnet das Mal3 der
Schwankung, die mittlere Abweichung, das MaB3 der Abweichung von einem beliebigen Wert, den
Zentralwert, den Normalwert, den Durchschnittswert, die Dispersion und so weiter und untersucht mit
allen solchen Begriffen das gegebene Vorkommen. (MoE, S.487)

Zeit der Gesellschaft = Zeit der Wiederholung, der Homogenitit, der Irreversibilitiit
und des Nicht-Abweichens. Moosbrugger nimmt das in seiner Zelle wahr: ,,Piinktlich
kam die Suppe. Piinktlich wurde er geweckt und spazierengefiihrt. Alles in der Welt
war piinktlich streng und unverriickbar.“ (MoE, S.395) / Zergliederung des
gesellschaftlichen Lebens in gleiche Zeiteinheiten und damit in gleiche Ereignis- und
Handlungsketten ---> Zergliederung der Figuren in neun Charaktere:

Denn ein Landesbewohner hat mindestens neun Charaktere, einen Berufs-, einen National-, einen Staats-
, einen Klassen-, einen geographischen, einen Geschlechts-, einen bewussten, einen unbewussten und
vielleicht noch einen privaten Charakter; er vereinigt sie in sich, aber sie 16sen ihn auf, und er ist
eigentlich nichts als eine kleine, von diesen vielen Rinnsalen ausgewaschene Mulde, in die sie
hineinsickern und aus der sie wieder austreten, um mit andern Béchlein eine andre Mulde zu fiillen.
(MoE, S.34)

Einteilung des Lebens nach MaBen = Lindners Leben: Sein Tag ist in Zeitstiicke
eingeteilt, die mit Routine und Gleichmal3 gefiillt zu sein scheinen. Lindners
Tagesablauf = strukturiert durch passive durchlebte Zeitrdume und stereotype
Verrichtungen / bis ins letzte Detail eingehaltene PlanméBigkeit = totale
Synchronisation der Figur mit seiner Umwelt als einzige Verlésslichkeit ---> lronie /
zweckmaBiges Leben ---> um das Scheitern zu verdecken, indem vergingliche Zeit
einteilt wird ---> Selbstschutz = Fessel:

Uberhaupt verwandelte Lindner schlechthin alles, womit er in Beriihrung kam, in eine sittliche
Forderung; und ob er sich in Kleidern befand oder nicht, war jede Stunde des Tages bis zum Eintritt
traumlosen Schlafs von einem wichtigen Inhalt ausgefiillt, dem sie ein fiir allemal vorbehalten blieb. Er
schlief sieben Stunden: seine Lehrverpflichtung, die das Ministerium mit Riicksicht auf seine
wohlgelittene schriftstellerische Tatigkeit eingeschriankt hatte, forderte drei bis fiinf Stunden des Tages
von ihm, in denen schon die Vorlesung iiber Paddagogik inbegriffen war, die er wochentlich zweimal an
der Universitdt abhielt; fiinf zusammenhdngende Stunden — das sind fast zwanzigtausend Stunden in
einem Jahrzehnt! — waren dem Lesen vorbehalten; zweieinhalb Stunden dienten der ohne Stockung aus
dem inneren Gestein seiner Personlichkeit wie eine klare Quelle flieBenden Niederschrift seiner eigenen
Arbeiten; die Mahlzeiten beanspruchten tidglich eine Stunde fiir sich; eine Stunde war dem Spaziergang
gewidmet und zugleich der Erbauung an groflen Fach- und Lebensfragen, wihrend eine andere dem
beruflich bedingten Ortswechsel und zugleich dem gewidmet blieb, was Lindner das kleine Nachdenken
nannte, der Sammlung des Geistes auf den Gehalt der eben vergangenen und der kommenden
Beschiftigung; andere Zeitstiicke hinwieder waren, teils ein fiir allemal, teils im Rahmen der Woche



wechselnd, fir An- und Auskleiden, Turnen, Briefe, Wirtschaftsangelegenheiten, Behorden und
niitzliche Geselligkeit vorgesehen. (MoE, S.1051f.)

Institutionalisierungstendenzen der Gesellschaft = Formen des Zeitvergessens --->
dramatische Schrumpfung des Bewusstseins bzw. Ausschopfung der Person in der
Gegenwart und Ausklammerung der Vergangenheits- und Zukunftsperspektive =
Losung der biografischen Kontinuitdt der Person und vielféltiges Selbst / diese
unbegreifliche Fiille von Gegenwart verdréangt das Erleben der Figuren: ,,Diese sanfte
Macht, ihr Wissen und die sprechende Gegenwart der Welt waren [...] kaum von
Abwesenheit, Ohnmacht und tiefer Geistesstummbheit zu unterscheiden.* (MoE, S.858)

geschrumpfte und fragmentarische Zeitwahrnehmung des Gleichzeitigen ---> Figuren
im Zustand des Wartens / Warten: dysfunktional und vollig kompatibel mit der passiven
Synchronisation der Person in der Gleichzeitigkeit des Verschiedenen bzw. ein ,,leerer,
unsichtbarer Raum, in dem die Wirklichkeit darin steht wie eine von der Phantasie
verlassenen Steinbaukastenstadt. (MoE, S.34)

Passivitit des Wartens ---> reflexive Flucht in die Vergangenheit (Erinnerung) oder in
die Zukunft (Erwartung) / Schopenhauer:

Das Gliick liegt demnéchst stets in der Zukunft, oder auch in der Vergangenheit, und die Gegenwart ist
einer kleinen dunklen Wolke zu vergleichen, welche der Wind {iber die besonnte Flache treibt: vor ihr
und hinter ihr ist alles hell, nur sie selbst wirft stets einen Schatten. Sie ist demnach allezeit ungeniigend,
die Zukunft aber ungewiss, die VVergangenheit unwiederbringlich.!

gesellschaftliche Zeit des Wartens = Gefiangnis, Sich-Gewahren der Erwartung:

Er ahnt: diese Ordnung ist nicht so fest, wie sie sich gibt; kein Ding, kein Ich, keine Form, kein Grundsatz
sind sicher, alles ist in einer unsichtbaren, aber niemals ruhenden Wandlung begriffen, im Unfesten liegt
mehr von der Zukunft als im Festen, und die Gegenwart ist nichts als eine Hypothese, iiber die man noch
nicht hinausgekommen ist. (MoE, S.250)

Aus dieser Gleichzeitigkeit der Ereignisse und aus der messbaren Zeit der Gesellschaft
versuchen die Figuren auszusteigen:

Wohl dem, der sagen kann ‘als’, ‘ehe’ und ‘nachdem’! Es mag ihm Schlechtes widerfahren sein [...]:
sobald er imstande ist, die Ereignisse in der Reihenfolge ihres zeitlichen Ablaufs wiederzugeben, wird
ihm so wohl, als schiene ihm die Sonne auf dem Magen. Das ist es, was sich der Roman kiinstlich zunutze
gemacht hat: der Wanderer mag bei stromendem Regen die LandstraBe reiten [...], dem Leser wird
behaglich zumute, und das wire schwer zu begreifen, wenn dieser ewige Kunstgriff der Epik [...], diese
bewihrteste perspektivische Verkiirzung des ‘Verstandes’ nicht schon zum Leben selbst gehorte. Die
meisten Menschen sind im Grundverhiltnis zu sich selbst Erzéhler. [...] sie lieben das ordentliche
Nacheinander, weil es einer Notwendigkeit gleichsieht, und fiihlen sich durch den Eindruck, dafB} ihr
Leben einen ‘Lauf’ habe, irgendwie im Chaos geborgen. Und Ulrich bemerkte nun, dal ihm dieses
primitiv Epische abhanden gekommen sei, woran das private Leben noch festhélt, obgleich 6ffentlich
alles schon unerzdhlerisch geworden ist und nicht einem ‘Faden’ mehr folgt, sondern sich in einer
unendlich verwobenen Flache ausbreitet. (MoE, S.650)

Figuren innerhalb der Weltzeit ---> Eigenzeit / Indikator bei der Diskontinuitét bzw.
bei dem Widerstand gegen die Uhrzeit, gegen die Zeit der Gesellschaft ist das zeitliche
Ereignis des Augenblicks / Augenblick = Kreuzen von der Weltzeit in die individuelle
Zeit: ,,Einen Ausweg aus dem Nihilismus findet darum nur, wer die chronische Zeit
verlisst, um im Augenblick zu sein. Mit einer Uberwindung des Nihilismus hat dies

1 Schopenhauer, Artur: Siimtliche Werke, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S.657f.



nichts zu tun, weil auf diese Weise sich nur der Nihilismus der Uberwindungen
verewigen wiirde.“?> Zeit des Augenblicks = Symbol fiir die Bewiltigung der
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen bzw. des Verschiedenen / Lésung und Auflésung
der Gegenwart, denn durch Augenblickserlebnisse entstehen Zeit-Horizonte als
Reaktion auf den Sachverhalt, dass alles gleichzeitig geschehen kann.

Augenblick = nicht das ,,absolute Priisens*® von Heinz Bohrer, sondern die Zeit des
Kreuzens, nicht die Zeit der Leere, sondern der Schrumpfung der Zeit und der
Reflexion, somit auch der Ubergang zu einem anderen Zustand: Man hat das ,,Gefiihl
eines Wanderers [...] der sich fiir die Ewigkeit auf eine Bank setzt, obwohl er ahnt, daf3
er sofort wieder aufstehen wird.“ (MoE, S.19) Augenblick = Ubergang von der
Gegenwart des Wartens zu der Gegenwart der Entscheidung, ekstatischer Moment als
Grenze zwischen den Spuren, die die Vergangenheit hinterldsst, und den
Entscheidungen, die in der Zukunft Bedeutung gewinnen: ,,Die Zeit des Sozialen ist die
ewige Wiederkehr, die Zeit der Subjektivitit ist der ekstatische Moment.**

Augenblick = Differenz bzw. Grenze der Gegenwart zwischen Vergangenheit und
Zukunft. In der alten Zeit der traditionellen Gesellschaft gab es die Moglichkeit des
Erlebens einer ewigen Gegenwart, weil der Faktor der Kontingenz kaum existierte:

Deshalb zerbricht auch die Unterscheidung von tempus und aeternitas, von Zeit und Ewigkeit, mit der
sich, wenn man so sagen darf, die Gegenwart gegen ihre eigene Fliichtigkeit gewehrt hatte. An die Stelle
dieses Duals tritt die Notwendigkeit einer einheitlichen Weltzeit, die die Gegenwart nur noch durch die
Differenz von Vergangenheit und Zukunft und eben nicht mehr zugleich durch die Differenz von
zeitlicher und ewiger Gegenwart markiert.®

Im Augenblick wird Gegenwart zum denjenigen Ort, an dem sich Vergangenheit und
Zukuntft ereignen. Die gegenwartige Wahrnehmung der Erinnerung ist ein signifikanter
Akt der Aufmerksamkeit auf die Zukunft. Die Struktur der Erinnerung ist da, als
Kopplung fiir das, was die Figuren als Erwartung oder Projektion wahrnehmen. Es geht
also nicht um eine gespeicherte VVergangenheit, sondern um eine Konsistenzpriifung.

Erinnerung und Erwartung = Beobachtungszeit des Bewusstseins / aktuelle
Abrufbarkeit = Terrain, das man sucht, um bestimmte Erwartungen zu pflegen: ,,Nie ist
das, was man tut, entscheidend, sondern immer erst das, was man danach tut!’* (MoE,
S.735) / Die Kontingenz der Gegenwart wird in der Erinnerung als eine Art
nachtriglicher Notwendigkeit interpretiert. Die Figuren richten ihren Wahrnehmungs-
und Erlebnismodus darauf aus, die wahrgenommene Umgebung in Zeichen zu
transformieren und zwar in Zeichen, dessen, was von ihnen Erwartetes ist.

Beispiel Muttermals am Clarisses Korper: Das Zeichen des Muttermals besitzt die
Kraft, das vergangene Erlebnis als Symbol in die Zukunft zu verlangern, denn ihr
gegenwartiges Leben bedarf einer symbolischen Stabilisierung, um das Irreversible zu

2 Siehe dazu: Peter Sloterdijks kairologische Augenblicksphilosophie. Sloterdijk, Peter: Das Andere am
Anderen. Zur philosophischen Situation der Alternativbewegungen, in: Kamper, Dietmar/Wulf, Christof
(Hg.): Riickblick auf das Ende der Welt, Miinchen: Klaus Boer 1990, S.94-125, hier S.121.

3 Bohrer, Karl Heinz: Plétzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins, Frankfurt a.M: Suhrkamp
1998, S.190.

4 Berg, Henk de/Prangel, Matthias: Kommunikation und Differenz. Systemtheoretische Anstze in der
Literatur und Kunstwissenschaft, S.228.

® Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklirung, Bd. 5, Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, S.124.



verdndern. Dies ermdglicht bei Clarisse ,,die Vorstellung einer jeweils gegenwdrtig
moglichen faktischen (!) Teilnahme an dem vergangenen Heilsereignis*® und an der
zukiinftigen Erlosung. Die Erinnerung an das nicht stattgefundene Ereignis reprisentiert
die gegenwirtige diirftige Situation der banalen Alltagswelt, die durch das Zeichen des
Muttermals gelst werden kann. Eben auf dieser Reprisentation, auf dieser Erinnerung
konstruiert sich ihre Erwartung einen Erloser (in der Person Walter) zu finden.

Repridsentation heifit: Wiedervergegenwiartigung, was zugleich ein anderes Wort fiir Erinnerung ist.
Denn Erinnerung ist niemals Wiederherstellung von Vergangenheit, sondern immer nur eine
Reprisentation derselben. [...] Solche Re-Prisentation, solches Wiedergegenwartig-Machen, kann
ausschlieBlich mit Hilfe von Zeichen geschehen. Sie holt substantiell nichts Vergangenes zuriick,
sondern muss es in der Gegenwart immer wieder neu konstruieren [...].7

Muttermal = Gabe und Verfluchung zugleich, denn sie kann die Blindheit des
gesellschaftlichen Lebens sehen, aber sie wird letztendlich — in einem Labyrinth
verloren, in einer Welt, wo der Zusammenhang nur noch simuliert wird — wahnsinnig:

(d)er Bau eines Labyrinths, das diesen Namen verdient, ist nicht geplant, und deshalb kann man auch
nicht aus ihm herausfinden, indem man einem Prinzip folgt. Es zwingt uns zum Herumtasten und
Herumtappen, (...). Wer beim Gang ins Labyrinth den Faden — das Anathema eines Plans — nicht
vergessen hat, kann immer zum Ausgangspunkt zuriickkehren.®

Darstellung von bestimmten Schaupliatzen = Verbindung zwischen zwei Zeitebenen --
-> das Irreversible zu verdndern, etwa wenn eine Figur an einen Ort kommt, an dem sie
frither schon einmal war, und sich dann an jene Zeiten erinnert. Ulrichs Weg in die
Heimatstadt = die Umkehrung in die Zeit: ,,als eine lange Reihe von Umkehrzeichen
gescheiterter Unternehmungen® (MoE, S.633)

Die duBerste Entfremdung, die Ulrich beim Anblick seines Selbst in der Photographie
fuihlt, fiihrt thn zum Weg der Umkehrung. Die Photographie des kleinen Kindes, die
Selbstentfremdung auslost, fungiert als Umkehrzeichen zur Heimkehr.

Zu den zahlreichen Bildpaaren, in denen die mythologische Gnosis Entfremdung und Erlésung darstellt,
gehort auch das von Zerstreuung und Sammlung. ‘Weltverfallenheit’ heifit: Vervielfdltigung,
Zersplitterung, Zerstreuung (dispersio); und die Heimkehr bedeutet dann ein ,,Sich-selbst-Sammeln®, ein
Sich-Zuriickholen aus der ‘Mannigfaltigkeit’ in die ‘synthetische Einheit’.°

Sich-Vergessen = der erste Schritt zur Wiedererinnerung / Ahnliches Agathe --->
Zusammentreffen mit Ulrich = Moglichkeit, an ihrem Liebeserlebnis anzukniipfen, das
durch den Tod ihres ersten Mannes abrupt abgebrochen worden war: ,,Ich will wissen,
wohin ich damals beinahe gelangt wire!* (MoE, S.764) Sie kann dadurch das zerrissene
Zeitkontinuum und den aufgelosten  Zusammenhang der  Erlebniskette
wiedergutmachen. Es geht nicht um die gedankliche Riickkehr in die Vergangenheit,
auch nicht um eine Art von Bewahrung vergangener Erlebnisse.

& Luhmann, Niklas: Funktion der Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S.165.

7 Assmann, Aleida: Gedichtnis als Leitbegriff der Kulturwissenschaften, in: Musner, Lutz/Wunberg,
Gotthart (Hrsg.): Kulturwissenschaften. Forschung — Praxis — Positionen, Wien: WUV 2002, S.27-45,
hier: S.28.

8 Rheinberger, Hans-Jorg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der
Proteinsynthese im Reagenzglas, Gottingen: Wallstein 2001, S.76.

9 Pfotenhauer, Helmut u.a. (Hg.): Poetik der Evidenz. Die Herausforderung der Bilder in der Literatur
um 1900, S.333f.



Gedichtnis = gegenwiértige Funktion, neue Moglichkeiten fiir die Zukunft zu er6ffnen,
reguliert die innere Realitdt der Figur, ndmlich die Differenz von Erinnern und
Vergessen, bzw. woran erinnert werden soll und was zu vergessen ist. Luhmann:
Selektionen ---> Sich-Reflektieren der Zeit in der Zeit:

Das Oszillieren zwischen dem Jetzt des Erinnerungsabrufes und dem Damals des Erlebens illustriert,
dass Erinnerungen mit den Rahmen, innerhalb derer sie aktualisiert werden, verschrankt und somit als
gegenwartsgebundene Rekonstruktionen des Vergangenen zu konzipieren sind.°

interne Fokalisierung des Erinnerten: wird das VVergangene im Bewusstseinssystem der
Figur reflektiert # externe Fokalisierung des Erinnerten: spiegelt den gegenwértigen
d.h. die Vergangenheit {iberblickenden Wissenstand des Erzéhlers wider.

Spiel mit der Zeit = fiktive Zeiterfahrungen, Amalgam zeitlich distanzierter wie
involvierter Erinnerungs-Perspektiven ---> Gegenwart = experimentellen Sinn /
Differenz von Erinnern und Vergessen = wichtige Rolle z.B. Kreuzen bzw. Ubergang
vom Vergessen zum Erinnern durch den Tod des Vaters / Beim Begrébnis des Vaters
in der Heimatstadt trifft Ulrich seine Schwester, die er vergessen hatte. Vergessenes =
Leitdifferenz, Wandel von Ulrichs Leben ---> Verlust des realen und symbolischen
Sinn-Netzes = markiert den zeitlichen Moment, wo sich Ulrich entscheidet
eigenschaftslos zu werden bzw. seinen Ablésungsprozess von der Gesellschaft und den
Anfang seines Wegs in die entgegengesetzte Richtung der selbstreferentiellen
Bestimmung in der vaterlosen Welt.

Vergessenes = Symptom der Erwartung und der riickholbaren Erinnerung: ,,Die
Hauptfunktion des Gedéchtnisses liegt [...] im Vergessen, im Verbinden der
Selbstblockierung des Systems durch ein Gerinnen der Resultate fritherer
Beobachtungen.“!! Differenz von Vorher und Nachher als Erfahrung an bestimmten
Ereignissen und Erlebnissen ---> Reflexivitét der Figuren

Differenzmarkierungen im Leben der Figuren: Moosbrugger vor und nach seiner Tat,
Ulrich vor und nach seinem Urlaub, Walter vor und nach seiner Heirat usw. Walters
Leben z.B. = gespalten in eine erhabene, mystifizierte Geschichtswelt der
kiinstlerischen Taten und in eine entleerte Alltagswelt, wo das Immer-wieder regiert.
Wiederholung ---> Wiederholungszwang / Person ---> verfestigter Typus, Stereotyp
mit einem engstirnigen Bewusstsein, dessen Prozesse auf die kiinstlerische
Vergangenheit zuriickzublicken erlaubt. Das Bewusstsein der Figuren prozessiert sich
somit in der Form des Resultierens. Die Autopoiesis des Bewusstseins ist eine
Verkettung von Resultaten entweder in der Erinnerungsarbeit oder in der
Gegenwartswahrnehmung: ,,Das, was im Resultieren als Zeitschema eingebaut ist
(dieses danach und nachdem) ist identisch mit der unentwegt mitlaufenden
RealititsgewiBheit.

Veranderungskraft der Zeit = stiarker als die Bildungskraft von Identitdt / Erinnerung =
Modus von Reflexion zur Verifizierung oder zur Falsifizierung der Gegenwart. Im

10 Neumann Birgit: Literatur als Medium kollektiver Erinnerungen und Identititen. in: Erll, Astrid u.a.
(Hg.): Literatur — Erinnerung - Identitdt. Theoriekonzeptionen und Fallstudien, Trier:
Wissenschaftlicher Verlag 2003, S.49-77, hier S.70.

111 uhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd.1, S.579.

12 peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung von Theorie und Praxis, S.65.



Roman Musils wird der komplexe Zusammenhang zwischen Erinnern und Identitét
thematisiert und inszeniert. John Locke: Erinnerung = unabdingbare Voraussetzung fiir
die Herausbildung der Identitdt / Erinnerung = Kontinuitdt und Einheit des Ich, die aber
auch schon wieder durch Erinnerung destabilisiert und destruiert werden kann, sowohl
auf individueller als auch auf kollektiver Ebene. Zeit und Identitdt stehen in einer
Konstellation bzw. Identitdt oder Nicht-Identitét in der Zeit / fehlende Anbindung der
zeitlich differentiellen Identitdtsaspekte = Auflésung des Ereigniszusammenhangs in
disparate, anachronisch strukturierte Erinnerungsfragmente ---> Instabilitit des
Sinnstiftungsprozesses / episodisches Gedéchtnis = Erinnerungen an singuldre
Ereignisse ---> Figuren kein identisches Selbst bzw. fluktuierende, momenthafte
Identititen der Figuren = kompatibel mit ihren episodenhaften Erinnerungen:
,Beobachtererinnerungen®, die gerade fiir episodische Erinnerungen kennzeichnend
sind.*®

Individuelle Identitdt = weniger als ein Produkt zuriickliegender Erfahrungen, sondern
vielmehr als ein sich selbst im narrativen Prozess herausbildendes Konstrukt, das
angesichts der Polyvalenz der Vergangenheit instabil und vorldufig bleibt --->
selbstreflexiver Roman = Grenzen der identitétsstiftenden Vergangenheitsaneignung /
Identititen werden immer neu erschafft und damit wird die Konstruktivitit von
Erinnerungen ebenso wie die Pluralitdt der individuellen Identitdt vor Augen gefiihrt.
Reinterpretationen und Umdeutungen des zuriickliegenden Geschehnisses und die
damit verbundene Pluralisierung der erinnerten Welt verdeutlichen die Polyvalenz, ja
die Unverfiigbarkeit der vergangenen Erfahrungen und unterstreichen, dass
Erinnerungsakte ebenso wenig Einblick in die faktischen Bedingungen des
Vergangenen wie in die gegenwirtigen Deutungsschemata bieten: ,,Irgendein grof3er
Rauch steigt als dunkle Erinnerung daraus auf, und man kommt zuweilen auf den
Gedanken, dal} alles, was wir erleben, losgerissene und zerstorte Teile eines alten
Ganzen sind, die man einmal falsch ergénzt hat.“ (MoE, S.748)

Auflésung der Vergangenheit in mdgliche, zum Teil fabulierte Erinnerungswelten =
nicht nur dem prinzipiell unzuverldssigen Charakter von Erinnerungen, sondern auch
der Instabilitit der Identititskonstruktion | Grenze zwischen Findung und Erfindung
des Vergangenen zum Ausgangspunkt der Umkehrung:

[...] gewinnt ein unangenehmes Gefiihl immer mehr Gewalt, als ob man {iber das Ziel hinausgefahren
oder auf eine falsche Strecke geraten wire. Und eines Tages ist das stiirmische Bediirfnis da: Aussteigen!
Abspringen! Ein Heimweh nach Aufgehaltenwerden, Nichtsichentwickeln, Steckenbleiben,
Zuriickkehren zu einem Punkt, der vor der falschen Abzweigung liegt! Und in der guten alten Zeit [...]
konnte man in einem solchen Falle den Zug der Zeit verlassen [...] und in die Heimat zuriickfahren.
(MoE, S.33)

13 Schacter, Daniel L.: Wir sind Erinnerung: Gedichtnis und Persénlichkeit, iibers. von Heiner Kober,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S.46.



