
Zeit als Erinnerung und Erwartung 

 

Funktionale Gesellschaft: Phänomen des Erlebens der Gleichzeitigkeit von Ereignissen 

= das Sich-Ereignen von Welt in der Gleichzeitigkeit / Medium der Zeit der 

Gesellschaft ---> die Uhr = die Zeit der Zählung und des Maßes, welche das 

‘Seinesgleichen’ bestimmen:  

Oder man (…) steht vor einer Erscheinung, von der man nicht recht weiß, ob sie Gesetz oder Zufall ist, 

dann wird die Sache menschlich spannend. Denn dann macht man zunächst aus seinem Haufen von 

Beobachtungen einen Zahlenhaufen; man macht Abschnitte – welche Zahlen liegen zwischen diesem 

und jenem, dem nächsten und übernächsten Wert? Und so weiter – und bildet daraus Verteilungsreihen; 

es zeigt sich, dass die Häufigkeit des Vorkommens eine systematische Zu- oder Abnahme hat oder nicht; 

man erhält eine stationäre Reihe oder eine Verteilungsfunktion, man berechnet das Maß der 

Schwankung, die mittlere Abweichung, das Maß der Abweichung von einem beliebigen Wert, den 

Zentralwert, den Normalwert, den Durchschnittswert, die Dispersion und so weiter und untersucht mit 

allen solchen Begriffen das gegebene Vorkommen. (MoE, S.487)  

Zeit der Gesellschaft = Zeit der Wiederholung, der Homogenität, der Irreversibilität 

und des Nicht-Abweichens. Moosbrugger nimmt das in seiner Zelle wahr: „Pünktlich 

kam die Suppe. Pünktlich wurde er geweckt und spazierengeführt. Alles in der Welt 

war pünktlich streng und unverrückbar.“ (MoE, S.395) / Zergliederung des 

gesellschaftlichen Lebens in gleiche Zeiteinheiten und damit in gleiche Ereignis- und 

Handlungsketten ---> Zergliederung der Figuren in neun Charaktere:  

Denn ein Landesbewohner hat mindestens neun Charaktere, einen Berufs-, einen National-, einen Staats-

, einen Klassen-, einen geographischen, einen Geschlechts-, einen bewussten, einen unbewussten und 

vielleicht noch einen privaten Charakter; er vereinigt sie in sich, aber sie lösen ihn auf, und er ist 

eigentlich nichts als eine kleine, von diesen vielen Rinnsalen ausgewaschene Mulde, in die sie 

hineinsickern und aus der sie wieder austreten, um mit andern Bächlein eine andre Mulde zu füllen. 

(MoE, S.34)  

Einteilung des Lebens nach Maßen = Lindners Leben: Sein Tag ist in Zeitstücke 

eingeteilt, die mit Routine und Gleichmaß gefüllt zu sein scheinen. Lindners 

Tagesablauf = strukturiert durch passive durchlebte Zeiträume und stereotype 

Verrichtungen / bis ins letzte Detail eingehaltene Planmäßigkeit = totale 

Synchronisation der Figur mit seiner Umwelt als einzige Verlässlichkeit ---> Ironie / 

zweckmäßiges Leben ---> um das Scheitern zu verdecken, indem vergängliche Zeit 

einteilt wird ---> Selbstschutz = Fessel:  

Überhaupt verwandelte Lindner schlechthin alles, womit er in Berührung kam, in eine sittliche 

Forderung; und ob er sich in Kleidern befand oder nicht, war jede Stunde des Tages bis zum Eintritt 

traumlosen Schlafs von einem wichtigen Inhalt ausgefüllt, dem sie ein für allemal vorbehalten blieb. Er 

schlief sieben Stunden: seine Lehrverpflichtung, die das Ministerium mit Rücksicht auf seine 

wohlgelittene schriftstellerische Tätigkeit eingeschränkt hatte, forderte drei bis fünf Stunden des Tages 

von ihm, in denen schon die Vorlesung über Pädagogik inbegriffen war, die er wöchentlich zweimal an 

der Universität abhielt; fünf zusammenhängende Stunden – das sind fast zwanzigtausend Stunden in 

einem Jahrzehnt! – waren dem Lesen vorbehalten; zweieinhalb Stunden dienten der ohne Stockung aus 

dem inneren Gestein seiner Persönlichkeit wie eine klare Quelle fließenden Niederschrift seiner eigenen 

Arbeiten; die Mahlzeiten beanspruchten täglich eine Stunde für sich; eine Stunde war dem Spaziergang 

gewidmet und zugleich der Erbauung an großen Fach- und Lebensfragen, während eine andere dem 

beruflich bedingten Ortswechsel und zugleich dem gewidmet blieb, was Lindner das kleine Nachdenken 

nannte, der Sammlung des Geistes auf den Gehalt der eben vergangenen und der kommenden 

Beschäftigung; andere Zeitstücke hinwieder waren, teils ein für allemal, teils im Rahmen der Woche 



wechselnd, für An- und Auskleiden, Turnen, Briefe, Wirtschaftsangelegenheiten, Behörden und 

nützliche Geselligkeit vorgesehen. (MoE, S.1051f.) 

Institutionalisierungstendenzen der Gesellschaft = Formen des Zeitvergessens ---> 

dramatische Schrumpfung des Bewusstseins bzw. Ausschöpfung der Person in der 

Gegenwart und Ausklammerung der Vergangenheits- und Zukunftsperspektive = 

Lösung der biografischen Kontinuität der Person und vielfältiges Selbst / diese 

unbegreifliche Fülle von Gegenwart  verdrängt das Erleben der Figuren: „Diese sanfte 

Macht, ihr Wissen und die sprechende Gegenwart der Welt waren […] kaum von 

Abwesenheit, Ohnmacht und tiefer Geistesstummheit zu unterscheiden.“ (MoE, S.858)  

geschrumpfte und fragmentarische Zeitwahrnehmung des Gleichzeitigen ---> Figuren 

im Zustand des Wartens / Warten: dysfunktional und völlig kompatibel mit der passiven 

Synchronisation der Person in der Gleichzeitigkeit des Verschiedenen bzw. ein „leerer, 

unsichtbarer Raum, in dem die Wirklichkeit darin steht wie eine von der Phantasie 

verlassenen Steinbaukastenstadt.“ (MoE, S.34)  

Passivität des Wartens ---> reflexive Flucht in die Vergangenheit (Erinnerung) oder in 

die Zukunft (Erwartung) / Schopenhauer:  

Das Glück liegt demnächst stets in der Zukunft, oder auch in der Vergangenheit, und die Gegenwart ist 

einer kleinen dunklen Wolke zu vergleichen, welche der Wind über die besonnte Flache treibt: vor ihr 

und hinter ihr ist alles hell, nur sie selbst wirft stets einen Schatten. Sie ist demnach allezeit ungenügend, 

die Zukunft aber ungewiss, die Vergangenheit unwiederbringlich.1  

gesellschaftliche Zeit des Wartens = Gefängnis, Sich-Gewahren der Erwartung:  

Er ahnt: diese Ordnung ist nicht so fest, wie sie sich gibt; kein Ding, kein Ich, keine Form, kein Grundsatz 

sind sicher, alles ist in einer unsichtbaren, aber niemals ruhenden Wandlung begriffen, im Unfesten liegt 

mehr von der Zukunft als im Festen, und die Gegenwart ist nichts als eine Hypothese, über die man noch 

nicht hinausgekommen ist. (MoE, S.250)  

Aus dieser Gleichzeitigkeit der Ereignisse und aus der messbaren Zeit der Gesellschaft 

versuchen die Figuren auszusteigen: 

Wohl dem, der sagen kann ‘als’, ‘ehe’ und ‘nachdem’! Es mag ihm Schlechtes widerfahren sein [...]: 

sobald er imstande ist, die Ereignisse in der Reihenfolge ihres zeitlichen Ablaufs wiederzugeben, wird 

ihm so wohl, als schiene ihm die Sonne auf dem Magen. Das ist es, was sich der Roman künstlich zunutze 

gemacht hat: der Wanderer mag bei strömendem Regen die Landstraße reiten [...], dem Leser wird 

behaglich zumute, und das wäre schwer zu begreifen, wenn dieser ewige Kunstgriff der Epik [...], diese 

bewährteste perspektivische Verkürzung des ‘Verstandes’ nicht schon zum Leben selbst gehörte. Die 

meisten Menschen sind im Grundverhältnis zu sich selbst Erzähler. [...] sie lieben das ordentliche 

Nacheinander, weil es einer Notwendigkeit gleichsieht, und fühlen sich durch den Eindruck, daß ihr 

Leben einen ‘Lauf’ habe, irgendwie im Chaos geborgen. Und Ulrich bemerkte nun, daß ihm dieses 

primitiv Epische abhanden gekommen sei, woran das private Leben noch festhält, obgleich öffentlich 

alles schon unerzählerisch geworden ist und nicht einem ‘Faden’ mehr folgt, sondern sich in einer 

unendlich verwobenen Fläche ausbreitet. (MoE, S.650)  

Figuren innerhalb der Weltzeit ---> Eigenzeit / Indikator bei der Diskontinuität bzw. 

bei dem Widerstand gegen die Uhrzeit, gegen die Zeit der Gesellschaft ist das zeitliche 

Ereignis des Augenblicks / Augenblick = Kreuzen von der Weltzeit in die individuelle 

Zeit: „Einen Ausweg aus dem Nihilismus findet darum nur, wer die chronische Zeit 

verlässt, um im Augenblick zu sein. Mit einer Überwindung des Nihilismus hat dies 

                                                           
1 Schopenhauer, Artur: Sämtliche Werke, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S.657f. 



nichts zu tun, weil auf diese Weise sich nur der Nihilismus der Überwindungen 

verewigen würde.“2 Zeit des Augenblicks = Symbol für die Bewältigung der 

Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen bzw. des Verschiedenen / Lösung und Auflösung 

der Gegenwart, denn durch Augenblickserlebnisse entstehen Zeit-Horizonte als 

Reaktion auf den Sachverhalt, dass alles gleichzeitig geschehen kann. 

Augenblick = nicht das „absolute Präsens“3 von Heinz Bohrer, sondern die Zeit des 

Kreuzens, nicht die Zeit der Leere, sondern der Schrumpfung der Zeit und der 

Reflexion, somit auch der Übergang zu einem anderen Zustand: Man hat das „Gefühl 

eines Wanderers [...] der sich für die Ewigkeit auf eine Bank setzt, obwohl er ahnt, daß 

er sofort wieder aufstehen wird.“ (MoE, S.19) Augenblick = Übergang von der 

Gegenwart des Wartens zu der Gegenwart der Entscheidung, ekstatischer Moment als 

Grenze zwischen den Spuren, die die Vergangenheit hinterlässt, und den 

Entscheidungen, die in der Zukunft Bedeutung gewinnen: „Die Zeit des Sozialen ist die 

ewige Wiederkehr, die Zeit der Subjektivität ist der ekstatische Moment.“4  

Augenblick = Differenz bzw. Grenze der Gegenwart zwischen Vergangenheit und 

Zukunft. In der alten Zeit der traditionellen Gesellschaft gab es die Möglichkeit des 

Erlebens einer ewigen Gegenwart, weil der Faktor der Kontingenz kaum existierte: 

Deshalb zerbricht auch die Unterscheidung von tempus und aeternitas, von Zeit und Ewigkeit, mit der 

sich, wenn man so sagen darf, die Gegenwart gegen ihre eigene Flüchtigkeit gewehrt hatte. An die Stelle 

dieses Duals tritt die Notwendigkeit einer einheitlichen Weltzeit, die die Gegenwart nur noch durch die 

Differenz von Vergangenheit und Zukunft und eben nicht mehr zugleich durch die Differenz von 

zeitlicher und ewiger Gegenwart markiert.5 

Im Augenblick wird Gegenwart zum denjenigen Ort, an dem sich Vergangenheit und 

Zukunft ereignen. Die gegenwärtige Wahrnehmung der Erinnerung ist ein signifikanter 

Akt der Aufmerksamkeit auf die Zukunft. Die Struktur der Erinnerung ist da, als 

Kopplung für das, was die Figuren als Erwartung oder Projektion wahrnehmen. Es geht 

also nicht um eine gespeicherte Vergangenheit, sondern um eine Konsistenzprüfung. 

Erinnerung und Erwartung = Beobachtungszeit des Bewusstseins / aktuelle 

Abrufbarkeit = Terrain, das man sucht, um bestimmte Erwartungen zu pflegen: „Nie ist 

das, was man tut, entscheidend, sondern immer erst das, was man danach tut!’“ (MoE, 

S.735) / Die Kontingenz der Gegenwart wird in der Erinnerung als eine Art 

nachträglicher Notwendigkeit interpretiert. Die Figuren richten ihren Wahrnehmungs- 

und Erlebnismodus darauf aus, die wahrgenommene Umgebung in Zeichen zu 

transformieren und zwar in Zeichen, dessen, was von ihnen Erwartetes ist.  

Beispiel Muttermals am Clarisses Körper: Das Zeichen des Muttermals besitzt die 

Kraft, das vergangene Erlebnis als Symbol in die Zukunft zu verlängern, denn ihr 

gegenwärtiges Leben bedarf einer symbolischen Stabilisierung, um das Irreversible zu 

                                                           
2 Siehe dazu: Peter Sloterdijks kairologische Augenblicksphilosophie. Sloterdijk, Peter: Das Andere am 

Anderen. Zur philosophischen Situation der Alternativbewegungen, in: Kamper, Dietmar/Wulf, Christof 

(Hg.): Rückblick auf das Ende der Welt, München: Klaus Boer 1990, S.94-125, hier S.121. 
3 Bohrer, Karl Heinz: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frankfurt a.M: Suhrkamp 

1998, S.190. 
4 Berg, Henk de/Prangel, Matthias: Kommunikation und Differenz. Systemtheoretische Ansätze in der 

Literatur und Kunstwissenschaft, S.228. 
5 Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung, Bd. 5, Opladen: Westdeutscher Verlag 1990, S.124. 



verändern. Dies ermöglicht bei Clarisse „die Vorstellung einer jeweils gegenwärtig 

möglichen faktischen (!) Teilnahme an dem vergangenen Heilsereignis“6 und an der 

zukünftigen Erlösung. Die Erinnerung an das nicht stattgefundene Ereignis repräsentiert 

die gegenwärtige dürftige Situation der banalen Alltagswelt, die durch das Zeichen des 

Muttermals gelöst werden kann. Eben auf dieser Repräsentation, auf dieser Erinnerung 

konstruiert sich ihre Erwartung einen Erlöser (in der Person Walter) zu finden. 

Repräsentation heißt: Wiedervergegenwärtigung, was zugleich ein anderes Wort für Erinnerung ist. 

Denn Erinnerung ist niemals Wiederherstellung von Vergangenheit, sondern immer nur eine 

Repräsentation derselben. […] Solche Re-Präsentation, solches Wiedergegenwärtig-Machen, kann 

ausschließlich mit Hilfe von Zeichen geschehen. Sie holt substantiell nichts Vergangenes zurück, 

sondern muss es in der Gegenwart immer wieder neu konstruieren […].7  

Muttermal = Gabe und Verfluchung zugleich, denn sie kann die Blindheit des 

gesellschaftlichen Lebens sehen, aber sie wird letztendlich – in einem Labyrinth 

verloren, in einer Welt, wo der Zusammenhang nur noch simuliert wird – wahnsinnig: 

(d)er Bau eines Labyrinths, das diesen Namen verdient, ist nicht geplant, und deshalb kann man auch 

nicht aus ihm herausfinden, indem man einem Prinzip folgt. Es zwingt uns zum Herumtasten und 

Herumtappen, (…). Wer beim Gang ins Labyrinth den Faden – das Anathema eines Plans – nicht 

vergessen hat, kann immer zum Ausgangspunkt zurückkehren.8 

Darstellung von bestimmten Schauplätzen = Verbindung zwischen zwei Zeitebenen --

-> das Irreversible zu verändern, etwa wenn eine Figur an einen Ort kommt, an dem sie 

früher schon einmal war, und sich dann an jene Zeiten erinnert. Ulrichs Weg in die 

Heimatstadt = die Umkehrung in die Zeit: „als eine lange Reihe von Umkehrzeichen 

gescheiterter Unternehmungen“ (MoE, S.633)  

Die äußerste Entfremdung, die Ulrich beim Anblick seines Selbst in der Photographie 

fühlt, führt ihn zum Weg der Umkehrung. Die Photographie des kleinen Kindes, die 

Selbstentfremdung auslöst, fungiert als Umkehrzeichen zur Heimkehr.  

Zu den zahlreichen Bildpaaren, in denen die mythologische Gnosis Entfremdung und Erlösung darstellt, 

gehört auch das von Zerstreuung und Sammlung. ‘Weltverfallenheit’ heißt: Vervielfältigung, 

Zersplitterung, Zerstreuung (dispersio); und die Heimkehr bedeutet dann ein „Sich-selbst-Sammeln“, ein 

Sich-Zurückholen aus der ‘Mannigfaltigkeit’ in die ‘synthetische Einheit’.9 

Sich-Vergessen = der erste Schritt zur Wiedererinnerung / Ähnliches Agathe ---> 

Zusammentreffen mit Ulrich = Möglichkeit, an ihrem Liebeserlebnis anzuknüpfen, das 

durch den Tod ihres ersten Mannes abrupt abgebrochen worden war: „Ich will wissen, 

wohin ich damals beinahe gelangt wäre!“ (MoE, S.764) Sie kann dadurch das zerrissene 

Zeitkontinuum und den aufgelösten Zusammenhang der Erlebniskette 

wiedergutmachen. Es geht nicht um die gedankliche Rückkehr in die Vergangenheit, 

auch nicht um eine Art von Bewahrung vergangener Erlebnisse.  

                                                           
6 Luhmann, Niklas: Funktion der Religion, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S.165. 
7 Assmann, Aleida: Gedächtnis als Leitbegriff der Kulturwissenschaften, in: Musner, Lutz/Wunberg, 

Gotthart (Hrsg.): Kulturwissenschaften. Forschung – Praxis – Positionen, Wien: WUV 2002, S.27-45, 

hier: S.28. 
8 Rheinberger, Hans-Jörg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der 

Proteinsynthese im Reagenzglas, Göttingen: Wallstein 2001, S.76. 
9 Pfotenhauer, Helmut u.a. (Hg.): Poetik der Evidenz. Die Herausforderung der Bilder in der Literatur 

um 1900, S.333f. 



Gedächtnis = gegenwärtige Funktion, neue Möglichkeiten für die Zukunft zu eröffnen, 

reguliert die innere Realität der Figur, nämlich die Differenz von Erinnern und 

Vergessen, bzw. woran erinnert werden soll und was zu vergessen ist. Luhmann: 

Selektionen ---> Sich-Reflektieren der Zeit in der Zeit: 

Das Oszillieren zwischen dem Jetzt des Erinnerungsabrufes und dem Damals des Erlebens illustriert, 

dass Erinnerungen mit den Rahmen, innerhalb derer sie aktualisiert werden, verschränkt und somit als 

gegenwartsgebundene Rekonstruktionen des Vergangenen zu konzipieren sind.10 

interne Fokalisierung des Erinnerten: wird das Vergangene im Bewusstseinssystem der 

Figur reflektiert # externe Fokalisierung des Erinnerten: spiegelt den gegenwärtigen 

d.h. die Vergangenheit überblickenden Wissenstand des Erzählers wider. 

Spiel mit der Zeit = fiktive Zeiterfahrungen, Amalgam zeitlich distanzierter wie 

involvierter Erinnerungs-Perspektiven ---> Gegenwart = experimentellen Sinn / 

Differenz von Erinnern und Vergessen = wichtige Rolle z.B. Kreuzen bzw. Übergang 

vom Vergessen zum Erinnern durch den Tod des Vaters / Beim Begräbnis des Vaters 

in der Heimatstadt trifft Ulrich seine Schwester, die er vergessen hatte. Vergessenes = 

Leitdifferenz, Wandel von Ulrichs Leben ---> Verlust des realen und symbolischen 

Sinn-Netzes = markiert den zeitlichen Moment, wo sich Ulrich entscheidet 

eigenschaftslos zu werden bzw. seinen Ablösungsprozess von der Gesellschaft und den 

Anfang seines Wegs in die entgegengesetzte Richtung der selbstreferentiellen 

Bestimmung in der vaterlosen Welt.  

Vergessenes = Symptom der Erwartung und der rückholbaren Erinnerung: „Die 

Hauptfunktion des Gedächtnisses liegt […] im Vergessen, im Verbinden der 

Selbstblockierung des Systems durch ein Gerinnen der Resultate früherer 

Beobachtungen.“11 Differenz von Vorher und Nachher als Erfahrung an bestimmten 

Ereignissen und Erlebnissen ---> Reflexivität der Figuren  

Differenzmarkierungen im Leben der Figuren: Moosbrugger vor und nach seiner Tat, 

Ulrich vor und nach seinem Urlaub, Walter vor und nach seiner Heirat usw. Walters 

Leben z.B. = gespalten in eine erhabene, mystifizierte Geschichtswelt der 

künstlerischen Taten und in eine entleerte Alltagswelt, wo das Immer-wieder regiert. 

Wiederholung ---> Wiederholungszwang / Person ---> verfestigter Typus, Stereotyp 

mit einem engstirnigen Bewusstsein, dessen Prozesse auf die künstlerische 

Vergangenheit zurückzublicken erlaubt. Das Bewusstsein der Figuren prozessiert sich 

somit in der Form des Resultierens. Die Autopoiesis des Bewusstseins ist eine 

Verkettung von Resultaten entweder in der Erinnerungsarbeit oder in der 

Gegenwartswahrnehmung: „Das, was im Resultieren als Zeitschema eingebaut ist 

(dieses danach und nachdem) ist identisch mit der unentwegt mitlaufenden 

Realitätsgewißheit.“12 

Veränderungskraft der Zeit = stärker als die Bildungskraft von Identität / Erinnerung = 

Modus von Reflexion zur Verifizierung oder zur Falsifizierung der Gegenwart. Im 

                                                           
10 Neumann Birgit: Literatur als Medium kollektiver Erinnerungen und Identitäten. in: Erll, Astrid u.a. 

(Hg.): Literatur – Erinnerung – Identität. Theoriekonzeptionen und Fallstudien, Trier: 

Wissenschaftlicher Verlag 2003, S.49-77, hier S.70. 
11 Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Bd.1, S.579. 
12 Peter Fuchs: Die Skepsis der Systeme. Zur Unterscheidung von Theorie und Praxis, S.65. 



Roman Musils wird der komplexe Zusammenhang zwischen Erinnern und Identität 

thematisiert und inszeniert. John Locke: Erinnerung = unabdingbare Voraussetzung für 

die Herausbildung der Identität / Erinnerung = Kontinuität und Einheit des Ich, die aber 

auch schon wieder durch Erinnerung destabilisiert und destruiert werden kann, sowohl 

auf individueller als auch auf kollektiver Ebene. Zeit und Identität stehen in einer 

Konstellation bzw. Identität oder Nicht-Identität in der Zeit / fehlende Anbindung der 

zeitlich differentiellen Identitätsaspekte = Auflösung des Ereigniszusammenhangs in 

disparate, anachronisch strukturierte Erinnerungsfragmente ---> Instabilität des 

Sinnstiftungsprozesses / episodisches Gedächtnis = Erinnerungen an singuläre 

Ereignisse ---> Figuren kein identisches Selbst bzw. fluktuierende, momenthafte 

Identitäten der Figuren = kompatibel mit ihren episodenhaften Erinnerungen: 

„Beobachtererinnerungen“, die gerade für episodische Erinnerungen kennzeichnend 

sind.13 

Individuelle Identität = weniger als ein Produkt zurückliegender Erfahrungen, sondern 

vielmehr als ein sich selbst im narrativen Prozess herausbildendes Konstrukt, das 

angesichts der Polyvalenz der Vergangenheit instabil und vorläufig bleibt ---> 

selbstreflexiver Roman = Grenzen der identitätsstiftenden Vergangenheitsaneignung / 

Identitäten werden immer neu erschafft und damit wird die Konstruktivität von 

Erinnerungen ebenso wie die Pluralität der individuellen Identität vor Augen geführt. 

Reinterpretationen und Umdeutungen des zurückliegenden Geschehnisses und die 

damit verbundene Pluralisierung der erinnerten Welt verdeutlichen die Polyvalenz, ja 

die Unverfügbarkeit der vergangenen Erfahrungen und unterstreichen, dass 

Erinnerungsakte ebenso wenig Einblick in die faktischen Bedingungen des 

Vergangenen wie in die gegenwärtigen Deutungsschemata bieten: „Irgendein großer 

Rauch steigt als dunkle Erinnerung daraus auf, und man kommt zuweilen auf den 

Gedanken, daß alles, was wir erleben, losgerissene und zerstörte Teile eines alten 

Ganzen sind, die man einmal falsch ergänzt hat.“ (MoE, S.748)  

Auflösung der Vergangenheit in mögliche, zum Teil fabulierte Erinnerungswelten = 

nicht nur dem prinzipiell unzuverlässigen Charakter von Erinnerungen, sondern auch 

der Instabilität der Identitätskonstruktion / Grenze zwischen Findung und Erfindung 

des Vergangenen zum Ausgangspunkt der Umkehrung:  

[...] gewinnt ein unangenehmes Gefühl immer mehr Gewalt, als ob man über das Ziel hinausgefahren 

oder auf eine falsche Strecke geraten wäre. Und eines Tages ist das stürmische Bedürfnis da: Aussteigen! 

Abspringen! Ein Heimweh nach Aufgehaltenwerden, Nichtsichentwickeln, Steckenbleiben, 

Zurückkehren zu einem Punkt, der vor der falschen Abzweigung liegt! Und in der guten alten Zeit [...] 

konnte man in einem solchen Falle den Zug der Zeit verlassen [...] und in die Heimat zurückfahren. 

(MoE, S.33) 

                                                           
13 Schacter, Daniel L.: Wir sind Erinnerung: Gedächtnis und Persönlichkeit, übers. von Heiner Kober, 

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S.46. 


