Gerhard Kaiser

Aufklarung
Empfindsamkeit
Sturm und Drang

Sechste Auflage mit einer Vorrede:
Der Germanist in eigener Sache

A. Francke Verlag Tibingen und Basel




Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.

. erweiterte Auflage 2007

., unverinderte Auflage 1996
., unverinderte Auflage 1991
., iberarbeitete Auflage 1979

Wb O

© 1976 - Narr Francke Attempto Verlag GmbH & Co. KG
Dischingerweg 5 - D-72070 Tiibingen
ISBN 978-3-7720-8248-1

Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung auBerbalb der engen Grenzen des Urheberrechts-
gesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages unzulissig und strafbar. Das
gilt insbesondere fiir Vervielfaltigungen, Ubersetzungen, Mikrover-
filmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen
Systemen.

Gedruckt auf chlorfrei gebleichiem und siurefreiem Werkdruckpapier.

Internet: http://www.francke.de
E-Mail: info@francke.de

Einbandgestaltung: Atelier Reichert, Stuttgart
Gesamtherstellung: Hubert & Co., Gottingen
Printed in Germany

ISBN 978-3-8252-0484-6 (UTB Bestellnummer)






Einheit der Epoche?

Die Gliederung der Literaturgeschichte in Epochen ist problematisch.
Wie alle geschichtlichen Verliufe besitzt auch die Literaturgeschichte
keine scharfen Einschnitte; Ubergidnge vollziehen sich flieBend, ja, die
Geschichte ist zumeist eine Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Les-
sings Nathan der Weise, eine Summe der Aufklirung, ist etwa acht Jahre
jiinger als die Urfassung des Gétz von Berlichingen, des wichtigsten
Dramas des Sturm und Drang. Klopstock und Wieland sind Zeitgenossen
nicht nur der Klassik Goethes und Schillers, sondern auch der Roman-
tik Tiecks, Novalis” und der Briider Schiegel, die weithin gleichzeitig
mit der Klassik verlauft. Novalis ist zwei Jahre vor Klopstock, 31 Jahre
yor Goethe gestorben. Schiiisselgestalten der Literaturgeschichte wie
Jean Paul, Holderlin, Kleist lassen sich keiner der grofien literarischen
Strémungen zurechnen. SchlieBhch sind die Kiinste unterginander un-
gleichzeitig, und ihr Verhiiltnis zur allgemeinen Geschichte ist das einer
komplizierten Eigenstindigkeit und doch Verflechtung. Das Barock
in der Musik und der bildenden Kunst reicht bis zur Hohe der literari-
schen und philosophischen Aufkldrung. Die Franzosische Revolution
hat in der deutschen Literatur tiefe Spuren hinterlassen; trotzdem ist sie
in ihr nicht derartig epochebildend wie in der allgemeinen Geschichie.
Goethes Klassik beginnt friiher, die Romantik spater. Es gibt, zu Recht,
literaturgeschichtliche Sammelbegriffe, die in den anderen Kiinsten,
aber auch in der allgemeinen Geschichte kein Anwendungsfeld und kei-
ne Entsprechung haben: so etwa der Begriff des Sturm und Drang, der
Tendenzen einer Literaturrevolution im politisch nicht revolutiondren
Deutschland bezeichnet.

Die Literatur ist also mehr und anderes als ein Kommentar oder ei-
ne Hlustration zur allgemeinen Geschichte. Die allgemeine Geschichte
ist aber auch mehr und anderes als eine Veranstaltung zum Zweck der
Entstehung von Literatur, selbst wenn die spezielle Perspekiive der Li-
teraturgeschichte zu diesem Eindruck verfiihren konnte. Goethe schreibt
am 6. Mirz 1779 an Charlotte von Stein aus der Strumpfwirkerstadt
Apolda: «Hier will das Drama gar nicht fort, es ist verflucht, der Konig
von Tauris soll reden als wenn kein Strumpfwiircker in Apolde hunger-
te.» Bs ist Goethe gelungen, den Konig von Tauris so reden zu lassen,
und der Hunger der Strumpfwirker ist weder ein Argument gegen die
Iphigenie, noch die Iphigenie ein Argument gegen den Hunger. Beide
geschichtlichen Erscheinungen sind gleichzeitig und nicht bezichungs-
los zueinander, und doch sind beide auch inkommensurabel. Kunst be-

12



darf keiner Rechtfertigung, und menschliches Leiden, das in menschhi-
cher Verantwortung liegt, kann durch nichts gerechtfertigt werden.

Die folgende Darstellung geht von einer relativen Einheit der Epoche
Aufklarung aus. Sie hilt es nicht fir einen Mangel, dafl die Bezeichnung
dieser Epoche nicht spezifisch fiir die Literatur im engeren Sinne ist und
ihr nicht entstammt. Die Aufkldarungsliteratur ist, trotz des Ranges, den
sie erreichen kann, auch in ihrem Selbstverstindnis zunichst dienend:
eben ein Mittel zum Zweck der Aufklirung. Die Darstellung beginnt bei
Gottsched, weil mit ithm die Vermittlung der Leibniz-Wolffschen Phi-
losophie in die Literatur zum Programm wird. Die Vorgeschichte der
Aufkldrung wird im Band Barock abgehandelt. Vom Ausgangspunkt her
ist versucht, in der Epochendarstellung sowohl die Folge der Erschei-
nungen wie deren Nebeneinander und Miteinander festzuhalten. Die
Folge liegt darin, daB der Sturm und Drang die Aufklirung, die Klas-
sik den Sturm und Drang, die Romantik die Klassik voraussetzt. Das
Neben- und Miteinander ist kompliziert: Die Aufklidrung kann man als
epochale Grundschicht bezeichnen, die sich tief in die Romantik hin-
einzieht und in Ausliufern noch den Vormirz erreicht, aber seit dem
Sturm und Drang im Bild der Literatur nicht mehr dominiert. Die Emp-
findsamkeit ist cine langanhaltende geistesgeschichtliche Stromung auf
dem Boden der Aufklirung, aber nicht eine so spezifisch literarische
Richtung wie die Anakreontik oder, in anderer Weise, der Sturm und
Drang. Anakreontik und Sturm und Drang wiiren zwar ohne die Aufkli-
rung nicht denkbar, aber die anakreontische Lyrik soll doch nicht primér
Aufkliirung verbreiten; die Sturm- und Drang-Autoren wollen zwar eine
Lebensveranderung, aber zunichst einmal ist ihnen Dichtung in einem
bisher ungeahnten Mafe Medium der Selbstverwirklichung und Aus-
drucksphinomen. Sie neigen dazu, das Leben als Literatur und die Li-
teratur als Leben zu nehmen. Es ist deshalb kein Zufall, dall Anakreon-
tik und Sturm und Drang ihre Namen von literarischen Erscheinungen
herleiten: die Anakreontik von dem griechischen Lyriker Anakreon, der
Sturm und Drang von einem Drama Klingers.

Bei alledem ist die Anakreontik ein Seitentrieb der Aufkldrungs-
literatur, der Sturm und Drang aber eine — relativ kleine — Avantgarde-
bewegung junger Autoren, in deren Werken Kulmination und Umschlag
der Aufkldrung in einem stattfindet. Die Aufklarung erscheint in ihnen
transformiert. Die Klassik ist die Spitze einer Pyramide. Sie wird in der
Hauptsache von Goethe und Schiller getragen, einem Autor also, der
aus dem Sturm und Drang hervorgegangen ist, und einem anderen, der
zwischen Sturm und Drang-Positionen und Aufklarungspositionen ge-
spannt ist, noch dazu im Ruckbezug zum Barock. Herder und jiingere

13




Autoren wie Wilhelm von Humboldt ordnen sich dieser Zweierkon-
stellation in prekiirer Weise zu, aber erst die Romantik geht wieder mit
cinem Generationenwechsel einher, von den Einzelgangern Jean Paul,
Holderlin und Kleist einmal abgesehen.

Die Schwierigkeit, einen Endpunkt der Darstellung fiir diesen Band
zu finden, ergibt sich aus der skizzierten Lage. Die Kalamitit ist am
grobten fiir die Autoren der aufkldrerischen Grundschicht und kann fiir
sie nur praktisch gelost werden, namlich so, dal} im allgemeinen Auto-
ren, die spiter als Schiller geboren sind (1759), nicht mehr behandelt
werden. Die Angehorigen der Aufklarungsschicht sind mit ihrem Ge-
samtwerk aufgenommen, die Vertreter des Sturm und Drang hingegen
nur mit den Werken, die dieser Phase angehoren, da eben die Trager
der Klassik aus dem Sturm und Drang oder seiner Nihe hervorgegan-
gen sind. So wird in Kauf genommen, dall manche Autoren wie Herder,
Goethe oder Schiller in zwei verschiedenen Bénden behandelt werden
miissen. Goethes Ubergang zur Klassik sehe ich in der Ubersiedelung
nach Weimar. Wollte man die Italienische Reise dafiir ansetzen, fielen
etwa [phigenie, Tasso, Egmont als Konzeptionen aus der Klassik heraus.
Fiir Schiller, den ich von seiner Relation zum Sturm und Drang her zu
fassen suche, ist der analoge Ubergang in der Phase des Geschichts-
und Philosophiestudiums gegeben. Die Darstellung bricht fiir Goethe
also zeitlich mit Werther ab, fiir Schiller mit Don Karlos und dem Gei-
sterseher. DaB in dieser Sicht der Beginn der Klassik bei Goethe und
Schiller um fast 15 Jahre auseinanderliegt und dal zwischen den spa-
testen in diesem Band genannten Werken und dem Werther sogar eine
Spanne von iber dreifiig Jahren bestent, rechne ich mir nicht als In-
konsequenz der Darstellung an: es ist ein uniibersehbarer Hinweis auf
die Eigenart von Geschichte und Literaturgeschichte, deren Phiinome-
ne und Entwicklungen einander vielfiltig iiberlagern und mannigfache
Interferenzerscheinungen aufweisen. Im iibrigen ist diese Sehweise der
nicht allzufern, die wir bei einem Hauptbeteiligten finden: Bei der Riick-
kehr aus Italien 1788 war Goethe von Heinses Ardinghello und Schillers
Réiubern dulerst angewidert, weil sie ihn an lingst iiberwundene eigene
Tendenzen erinnerten; er fand sich «zwischen Ardinghetlo und Franz
Moor eingeklemmt». Erst 1794 beginnt Goethes und Schillers gemein-
same Klassik; sie dauerte nur elf Jahre. )



Die Aufklarung
Von der theoretischen zur praktischen Vernunft

Eine strahlende Sonne, die Gewolk und Finsternis iiber der Kul-
turlandschaft vertreibt: das ist der Titelkupferstich zu einem der
Hauptwerke von Christian Wolff, dem Wegbereiter der deutschen
Aufklarung?. Vom klarenden und erhellenden Licht nimmt die
Autkldrung ihren Namen, der um die Jahrhundertmitte zum
Schlagwort wird; das siegende Licht ist das Gleichnis ihres Lebens-
gefiihls. Die deutsche Situation stellt sich 1788, ein Jahr vor Aus-
bruch der Franzésischen Revolution, in der Sicht des protestanti-
schen Schriftstellers und Patrioten Christian Friedrich Daniel
Schubart so dar: «Deutschland kommt mir vor wie ein groBer
Palast mit vielen Fenstern, deren Liden lange verschlossen blie-
ben. Sachsen, Brandenburg, Braunschweig, Hannover offneten
ihre Fensterliden zuerst, die iibrigen Provinzen behalfen sich zum
Teil mit Jalousieldden oder lieBen die Laden gar zu, weil glotzige
Pfaffen behaupteten, das Sonnenlicht sei den Augen nicht zutrag-
lich. Endlich begann man doch nach und nach iiberall die Lédden
zu &ffnen und sich des wohltitigen Lichtstrahls zu erfreuen. Bald
wird keine deutsche Provinz mehr sein, die bei verschlossenen
Fensterldden, wie B . . ., von Aufkldrung spricht, und dann wird
unser liebes Vaterland als eine Gotterwohnung vor allen Volkern
dastehen, von allen Seiten in einstrahlendem Lichte schim-
mernd?.» «Wenn die Sonne der Vernunft hoher heraufsteigt, sin-
ken die Nebel einer verpfafften Phantasie, und die Producte von
dieser verschwinden, sobald der Glaube an sie lacherlich wird. Nur
Geduld: die Zeit giebt alles!» So hofft 1796 der Radikalaufklérer
Friedrich Christian Laukhard, ein Anhdnger der Franzosischen
Revolution, gegen die er 1792 als Soldat der preuBischen Inter-
ventionsarmee ausgeriickt war, in seinem Leben und Schicksale*.
Wenn am Ende des Jahrhunderts, nur drei Jahre spiter, der junge
Romantiker Novalisin seinem Essay Die Christenheit oder Europa
(entstanden 1799, veroffentlicht erst 1826) die Epoche charakte-
risiert, versucht er, eben dieses Symbol der Aufkldrer spottisch
herabzusetzen: »Das Licht war wegen seines mathematischen

15




Gehorsams und seiner Frechheit ihr Liebling geworden. Sie freu-
ten sich, daB es sich eher zerbrechen lief3, als daB es mit Farben ge-
spielt hitte, und so benannten sie nach ihm ihr groBes Geschaft,
Aufklarung®.»

Das Licht der Aufkldrung ist das der Vernunft, der in der Fran-
sisischen Revolution ein formlicher Kultus eingerichtet wird. Das
alte Christussymbol der Sonne, in dem antike und orientalische
Sonnengottheiten fortleben, ist verweltlicht. Mit ihrem Vernunft-
glauben steht die européische Aufkliarung im Gefolge der Philoso-
phie, welche die Folgerungen aus dem Aufstieg der Naturwissen-
schaften seit der Renaissance gezogen hatte. Mit rationalen
Kriften war die gesetzmiBige Struktur des Kosmos erkannt, die
mikrokosmische und die makrokosmische Dimension erschlossen
worden. Im Denken gewinnt der Mensch den Grund seines Selbst-
bewuBtseins, und in mathematischer Denkweise fiihrt die rationa-
listische Philosophie des RENE DESCARTES (1596~1650) und des
BENEDICTUS DE SpiNoza (1632-1677) die uniibersehbare
Geschehnis- und Erscheinungsfiille des Daseins auf wenige ein-
fache Elemente zuriick. Der franzosische Mathematiker und Phi-
losoph BLAISE PAscaL (1623--1662), bei dem am Ende der natur-
wissenschaftlichen Erkenntnis das Erschrecken der menschlichen
Seele iiber ihre Verlorenheit und eine Wendung zum unbedingten
Glauben stehen, war als religioser Denker fiir die Aufklarung un-
zeitgemafl, wogegen der englische Physiker Isaac INEWTON
(1643-1727), der Begriinder des Systems der theoretischen Me-
chanik, das bis zu Einsteins Relativitdtstheorie kanonische Geltung
hatte, Wissenschaft und Glauben harmonisiert. Der absolute
Raum ist ihm «sensorium Dei».

Der michtigste Vertreter der neuen, mit der Naturwissenschaft
verbiindeten Philosophie in Deutschland ist GOTTFRIED WILHELM
LesNiz (1646-1716), dessen philosophische Werke franzosisch
geschrieben sind. Auch fir ihn ist die Vernunft die hochste, den
Menschen zu sich selbst erhebende Seelenkraft. In der Erkenntnis
der ewigen Vernunftwahrheiten, nach denen die Welt eingerichtet
ist, sieht er den Menschen zu Gott aufsteigen. Die Welt ist eine
Harmonie von Krafteinheiten, sogenannten Monaden, die von der
gottlichen Urmonade ausgestrahlt werden und deren jede die
ganze Schopfungsordnung widerspiegelt. Dabei sind die Monaden
<fensterlos». So wie der Gleichlauf zweier Uhren nicht in ihrer
Wechselwirkung griindet, ist auch das scheinbare Ineinandergrei-

16



fen der Monaden im Weltgeschehen in Wirklichkeit eine préstabi-
lierte, im Schopfungsakt verankerte Synchronisation. Alle Mona-
den sind einander gleich in ihrer Grundanlage zur Vorstellung der
Welt und Gottes; aber alle Monaden sind verschieden voneinander
durch das MaB der Klarheit und Deutlichkeit, mit dem sie vorstel-
len. Auf diese Weise entsteht eine liickenlose Stufenfolge der
Monaden, die vom scheinbar Unbelebten iiber das Pflanzen- und
Tierreich zum Menschen und {iber ihn hinaus zu geahnten héheren
Intelligenzen und zu Gott reicht.

Nur das Ubel, das Bése hat keine eigentliche Existenz in diesem
System, denn alles Schlechte erscheint als solches nur, wenn man
es isoliert betrachtet. Im groen Ganzen erweist sich das Bose als
das Unvollkommene, das im Stufenbau der unterschiedlichen
Vollkommenheitsgrade notwendiges Glied ist. Die Welt ist dem-
nach die beste aller méglichen ~ Leibniz liefert in seinem Haupt-
werk Essays de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de 'homme
et Porigine du mal (1710) eine philosophische Begriindung des
Optimismus und gleichzeitig der Forschrittsidee, denn die Mona-
den sind, durch ihre Zielrichtung auf Gott, unterwegs zu immer
héheren Graden der Vollkommenbheit. Fortschritt ist Erkenntnis-
fortschritt, « Aufklirung» des Weltbildes. Im SchluBabschnitt der
Abhandlung Principes de la nature et de la grice, fondés en raison
(1718; eine kiirzere Parallelfassung der Monadologie, abgefaBt
1714) heiBt es: «. . . freilich kann die hochste Seligkeit, von was
immer fiir einem beseligenden Schauen oder Erkennen Gottes sie
begleitet sein mag, niemals vollstiandig sein, weil Gott unendlich ist
und nicht ganz erkannt werden kann. So wird unser Gliick niemals
in einem vollen Genusse bestehen, wo es nichts weiter zu wiinschen
gébe und unser Geist stumpf gemacht wiirde. Und es soll auch nicht
darin bestehen, sondern in einem immerwihrenden Fortschritt zu
neuen Vergniigen und zu neuen Vollkommenheiten®.»

Die Leibnizsche Weltdeutung hat sich der gesamten deutschen
Aufklirung eingepriigt. Auf Leibniz haben sich die groBten Geister
des Jahrhunderts — Klopstock, Lessing, Herder, Goethe, Schiller
~ bezogen; erst Kant, der im Zusammenhang von Klassik und
Romantik zu wiirdigen ist, hat seine Macht als Metaphysiker ge-
brochen. Dennoch ist die Aufklirung wesentlich vom Rationalis-
mus des 17. Jahrhunderts unterschieden, ist auch Leibniz nicht im
eigentlichen Sinne Aufkldrer. Der Rationalismus bis zu Leibniz
zielt auf das metaphysische Beziehungsfeld des Menschen, auf die

17




Urgriinde und Ursachen des Seins. Die Aufkldrung fragt nach der
Lebenssituation des Menschen in seiner vorgefundenen Umwelt.
Sie hat mit dem Rationalismus die hohe Wertschitzung der Ver-
nunft gemein, doch der Vernunftbegriff wandelt sich: Aus der spe-
kulativen wird praktische Vernunft, gesunder Menschenverstand.
Die Philosophie wird Weltweisheit; die Erfahrung bekommt das
Wort. Diese Wendung bahnt sich zuerst in England an. JouN LoCKE
(1632-1704), GEORGE BERKELEY (1685-1753) und Davip HUME
(1711-1776) werden hier zu Hauptvertretern des Empirismus und
Sensualismus, philosophischer Richtungen, die alle Erkenntnis aus
der Sinneswahrnehmung der Umwelt oder der seelischen Innen-
welt ableiten und damit der empirischen Psychologie einen starken
AnstoB geben. Hume fiihrt selbst die Kausalitat, die Kant dann
apriorisch deutet, auf ein gewohnheitsmiBiges Erwarten infolge
der Erfahrung von Tatsachensequenzen zuriick, und fiir Berkeley
ist Sein nichts anderes als Wahrgenommenwerden: esse est percipi.
In der sensualistischen und empirischen Philosophie wird ein me-
thodischer Zug der neuen Naturwissenschaften fruchtbar: die Nei-
gung zu voraussetzungsloser Beobachtung und zum experimentel-
len Beweis.

Die englischen Anregungen wirken zunachst nach Frankreich,
wo sich der kritische, populire und praktische Impuls der Aufkla-
rung verstirkt. FRANCOIS-MARIE AROUET (1694-1778), der sich
selbst VOLTAIRE nannte, wird im Kampf gegen alle Dogmen und
metaphysischen Systeme — auch das Leibnizsche — eine geistige
GroBmacht in Europa. Sein Skeptizismus hat einen eher pessimi-
stischen Grundton. Die beriihmte Encyclopédie, 1751 bis 1780 von
Denis Diperot (1713-1784) und JEaN LE RoND D’ALEMBERT
(1717-1783) herausgegeben, bringt den Geist der Aufkldarung in
breitere Schichten und trigt so zur Vorbereitung der Franzosischen
Revolution bei. Ein Vorldufer der Encyclopédieist das groBe Dic-
tionnaire historique et critique (1697) des franzosischen Skeptikers
P1ERRE BaYLE (1647-1706). Der Baron Paur HEINRICH DierrICH
voN HovsacH (geb. 1723 in Edesheim in der Pfalz, gest. 1789 in
Paris), JULIEN OFFRAY DE LAMETTRIE (1709-1751) and CLAUDE
AprieN HeLvETius (1715-1771) vertreten einen mechanistischen
Materialismus. L homme machine (1748) heifit Lamettries Haupt-
werk. Alle diese Einfliisse werden in Deutschland wirksam. Bayles
Dictionnaire wird 1741-44 von Johann Christoph Gottsched und
anderen ins Deutsche iibertragen. Friedrich der Groe holt Voltaire

18



1750~52 an seinen Hof, Lamettrie in die PreuBische Akademie der
Wissenschaften, die 1700 nach einem Plan von Leibniz eingerich-
tet worden war. Ein besonders wichtiger Vermittler zwischen
Frankreich und Deutschland ist der Baron FRIEDRICH MELCHIOR
voN GrimM (geb. 1723 in Regensburg, gest. 1807 in Gotha), der
seit 1753 als Pariser Korrespondent deutscher und nordischer
Hofe (Darmstadt, Gotha, Bayreuth, Stockholm, Petersburg usw.)
alle vierzehn Tage einen handschriftlichen Bericht iiber die neue-
sten Ereignisse der franzosischen Literatur und Kunst versandte
(Correspondance littéraire, philosophique et critique, Paris
1829-31, 15 Binde). Grimm war ein Freund der Enzyklopadisten.
Die seit dem Absolutismus bestehende franzosische Ausrichtung
der Hofe fithrt beim Bildungsbiirgertum zur Bevorzugung Eng-
jands vor Frankreich und einem Gefiihl kultureller sowie psychi-
scher Gemeinsamkeiten der protestantischen germanischen
Vélker. Speziell der Materialismus, die radikale Spielart der fran-
z6sischen Aufklirung, findet wenig Anklang. Das zeigt eine litera-
rische Figur wie Graf Franz Moor in den Rdubern, bei dem Mate-
rialismus mit aristokratischem Amoralismus gleichgesetzt wird.
Zur Schliisselfigur der Aufkldrung wird bei uns der im Vergleich
mit den franzosischen Tendenzen weit weniger radikale Philosoph
CHRISTIAN WOLFF (1679—1754). Er war die Zierde der Universitat
Halle, muBite allerdings unter Drohung des Stranges durch den
Soldatenkonig Friedrich Wilhelm I. PreuBen binnen 48 Stunden
verlassen, weil er die Sittenlehre des Konfuzius der christlichen an
die Seite gestelit hatte. Nach der Thronbesteigung Friedrichs des
Grofien fuhr er im Vierspinner, von fiinfzig berittenen Studenten
eingeholt, wieder in Halle ein’. Wolff iibernimmt die Leibnizschen
Grundgedanken und verschafft thnen durch griindliche Schemati-
sierung erst ihre unwiderstehliche Breitenwirkung. Er gewinnt
durch Leibniz den einheitlichen, zentralen und universalen Denk-
ansatz, der ihn den Vorldufern der Aufkldrung in Deutschland,
etwa dem Philosophen Christian Thomasius, iiberlegen macht. Das
Leibnizsche Denkgebiude selbst aber wird tiefgreifend umge-
formt. Das metaphysische System wird bei Wolff zum System der
Wissenschaften, die durch gemeinsame rationale Begriindung mit-
einander verflochten werden, und mit der Akzentverlagerung des
Denkens zu den wissenschaftlichen Einzeldisziplinen erhélt auch
fiir Wolff der Erfahrungsweg zur Erkenntnis immer mehr Bedeu-

tung.
19




Erst recht bei den Nachfolgern Wolffs iiberwiegt das praktische
und psychologische Interesse. Zuerst iibergreift die Vernunft die
Erfahrung; dann iibergreift die Erfahrung die Vernunft. Die soge-
nannten Popularphilosophen, an ihrer Spitze Lessings Freund
MosEs MENDELSSOHN (1729-1786), duBern sich nicht mehr wie
Wolff in systematisch-griindlichen Lehrbiichern, sondern in the-
matisch spezialisierten Gelegenheitsschriften als Lebenshelfer,
Seelenkundige, Morallehrer und Kunstverstindige. Sie behalten
als mehr oder weniger verblassenden weltanschaulichen Hinter-
grund Motive der Leibnizschen Metaphysik bei, aber im letzten
geht es ihnen doch um die wirklichkeitsnahe Frage, wie sich der
Mensch am verniinftigsten und gliicklichsten mit sich selbst und der
Welt einzurichten habe. Ist Wolff grundlegend fiir den Aufbau
einer deutschen philosophischen Fachterminologie — seine philo-
sophische Sprache ist streng und logisch gepanzert —, so entwickeln
die Popularphilosophen einen flissigen und klaren Stil der Bered-
samkeit, der zuweilen — etwa in Mendelssohns berithmten, an Pla-
ton und Shaftesbury ankniipfenden Gesprichen Phaedon oder
Uber die Unsterblichkeit der Seele (1767) — Eleganz und
Beschwingtheit gewinnt. Wie die philosophische Sprache hier an
ein durch Vernunft geklirtes und gemaBigtes Gefiihl, eine durch
Gefiihl belebte Vernunft appelliert, wird die Emotionalitat des
Menschen fiir Mendelssohn und die Popularphilosophen auch zum
philosophischen Thema, so in Mendelssohns berithmter Abhand-
lung Uber die Empfindungen (1755).

Die Aufklirung als Reformbewegung

Mit ihrer praktischen Vernunft wird die Aufkldrung zu einer
Reformbewegung, die alle Lebensgebiete erfalit. Am tiefsten wirkt
sie auf Religion und Kirche, wobei der Protestantismus der Entfal-
tung des Aufklirungsdenkens giinstigere Voraussetzungen bietet
als der Katholizismus mit seiner hierarchischen und dogmatischen
Geschlossenheit. Wolff, Klopstock oder Wieland werden in Wien,
dem kulturellen Zentrum des Katholizismus, jeweils gerade dann
modern, wenn sie im protestantischen Raum schon wieder aus der
Mode zu kommen beginnen. Zu dieser Verzogerung tragt neben
der kirchlichen auch die staatliche Biicher-Zensur bei, die im

20



18. Jahrhundert noch allgemein war — sie wurde in Deutschland
erst 1848 aufgehoben —, in den verschiedenen Staaten aber sehr
verschieden streng gehandhabt wurde; in der Regierungszeit Maria
Theresias (1740-1780) war sie in Osterreich besonders rigoros. Im
Jahre 1765 wurde dort ein Katalog der verbotenen Schriften ver-
Sffentlicht, auf dem sich die bekanntesten und bedeutendsten
Werke der Zeit fanden, und es war nur konsequent, da man 1777
den Katalog selber in den Katalog setzte, «damit die schlechten
Leute nicht die schlechten, und die klugen Leute nicht die klugen
Biicher aus demselben mochten kennenlernen und sich durch die
Biicherschwiirzer besonders die schmutzigen Biicher fiir den zehn-
fachen Preis mochten kommen lassen»®.

War im Barock der Kaiserhof mit den internationalen Verflech-
tungen der Habsburger in Deutschland, Italien, Spanien und den
Niederlanden, mit der Front gegen das Osmanische Reich und
Frankreich ein kultureller Ausstrahlungs- und Umschlagplatz er-
sten Ranges, eine Mitte der bildenden Kunst, Architektur, Musik,
aber auch des héofischen Festes und Theaters, so verlagert sich in
der Aufklirung das kulturelle Schwergewicht. Wien bleibt die
Hauptstadt der Musik, ein Glanzpunkt der Architektur. Kein
Zufall, daB die groBen osterreichischen Beitrige zur Aufklarung
im Medium der Musik einherkommen: Figaros Hochzeit, Die Ent-
fiihrung aus dem Serail, Die Zauberflote, Haydns Oratorium Die
Schépfung nach dem auf englischen Quellen fuBenden Text
GOTTFRIED VAN SWIETENS (1733-1803), der die alte dogmatische
Verklammerung von Paradies und Kreuz iibergeht, die Humanitat
des gottesebenbildlichen Menschen preist. Die groBe barocke Li-
teratur des Katholizismus ist weithin lateinisch-universalistisch,
und selbst ein entschiedener Aufklirer wie Joseph I1. konnte nicht
der durchgreifende Forderer einer deutschen Nationalliteratur
werden, zu dem ihn die Aufklérer stilisieren wollten, ohne daB er
den iibernationalen Charakter des Habsburgerreiches infrage ge-
stellt hitte. So gediehen Plidne, Klopstock, Lessing oder Wieland
nach Wien zu ziehen, nicht. Die imposante literarische Ausstrah-
lung der geistlichen Orden — man denke nur an die Ordensdrama-
tik des 17. Jahrhunderts in Wien, Miinchen und KéIn — verengt sich
im 18. Jahrhundert ins Provinzielle. Die volkstiimlichen Passions-
spiele mit ihrer ins Mittelalter zuriickreichenden Laienspieltradi-
tion werden durch die Aufklirung zuriickgedriangt. Norddeutsche
Aufklarer wie Friedrich Nicolai, der seine Eindriicke in der Be-

21




schreibung einer Reise durch Deutschland und die Schweiz im Jahre
1781 (1783) festgehalten hat, betrachten das katholische Deutsch-
land mit ironischer Verstiandnislosigkeit fiir den festlichen und sin-
nenhaften Zusammenklang von Religion und Kunst; erst die Friih-
romantiker entdecken den Katholizismus als faszinierendes
religidses und kulturelles Phanomen.

Im ganzen allerdings schleifen sich durch die Aufklarung die
konfessionellen Unterschiede im BewuBtsein der Menschen ab —
Klopstocks Messiade etwa vereinigt als dichterische Offenbarung
der Heilswahrheiten Katholiken und Protestanten. Vor allem tritt
der Gegensatz zwischen Lutheranern und Reformierten zurtick,
der noch in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts so scharf emp-
funden wurde, daB ein lutherischer Theologe wie der irenische
Liederdichter Paul Gerhardt 1666 lieber aus dem Amt schied, als
sich der Mbglichkeit der Polemik gegen reformierte « Irrlehren» zu
begeben. Das Beispiel Moses Mendelssohns zeigt, wie auch das
Judentum in einzelnen hervorragenden Vertretern aus dem Getto
herauswichst und seinen groBen Beitrag zur Geschichte des deut-
schen Geistes leistet. Moses™ ilteste Tochter Dorothea heiratete
Friedrich Schlegel, sein Enkel war der Komponist Felix Mendels-
sohn-Bartholdy. Ein Schiitzling Mendelssohns war der Philosoph
SaLomoN MaMoN (1753-1800), dessen Lebensgeschichte, eine
Quelle fiir die Geschichte des Judentums in Polen und die Anfange
der jiidischen Reformbewegung des Chassidismus, 1792 durch
Karl Philipp Moritz herausgegeben wurde. Der Gedanke der biir-
gerlichen und rechtlichen Gleichstellung der Juden, dessen Durch-
setzung sich allerdings tief ins 19. Jahrhundert hineinzog, ent-
stammt der Aufklirung und wurde in Deutschland maBgeblich von
CHRISTIAN WILHELM vON DonM (1751-1820) inseiner Schrift Uber
die biirgerliche Verbesserung der Juden (1781) vertreten. Religitse
Toleranz wird zum Ideal einer Zeit, die alle Dogmen des Christen-
tums und der Religionen iiberhaupt der Kritik unterwirft. Die alte
Toleranzforderung religivser Randgruppen wie der Tdufer und das
schon seit dem Ende des Dreifigjahrigen Krieges spirbar wer-
dende Interesse weitblickender Landesherren, Population und
Wirtschaft durch Gewihrung von Religionsfreiheit an religiose
Minderheiten zu férdern — man erinnere sich der Ansiedelung von
Hugenotten und Salzburger Protestanten in Brandenburg-Preu-
Ben — flieBen in diese Aufklarungsstromung ein.

Aus England und Frankreich kommt der Deismusnach Deutsch-

22



land, der zwar einen Schépfergott, aber kein unmittelbares géttli-
ches Weltregiment wahrhaben will. Die Bezeichnung «Freigeist»
meint im 18. Jahrhundert den Anhénger des Deismus. Dieser
Denkrichtung steht die Physikotheologie nahe (nach W. Derham,
Physicotheology, 1713), die es unternimmt, Gottes Dasein aus der
sinnvollen und wunderbaren Einrichtung der Natur zu beweisen.
Spinoza war zum Pantheismus vorgedrungen, er hatte den perso-
nalen Gottesbegriff aufgegeben und das All zur Gottheit erklart.
Leibniz verhindert zwar einen radikalen Bruch zwischen Christen-
tum und Weltweisheit und liefert der Theologie Waffen gegen ihre
Verichter, aber die freiesten Geister der Zeit — Lessing, Wieland,
Herder, Goethe, Schiller — bewegen sich im Grenzgebiet zwischen
Deismus, Pantheismus und Christentum auf eine Humanititsreli-
gion zu, die alle positiven Offenbarungsinhalte hinter sich lassen
méchte. Die Aufkldrungstheologie selbst gibt Stiick fiir Stiick die
orthodoxen Positionen auf und beschrankt sich auf eine Religion,
die ihr vernunftgemiB erscheint. Die Offenbarung Gottes in der
Natur sagt ihr mehr als die in der Schrift. Der Schopfergott ist ihr
wichtiger als der Erloser, zumal die Siinde ihr nicht mehr als we-
sentliche Verderbnis, sondern nur noch als kreatiirliche Unvoll-
kommenbheit begreiflich ist. Christus ist Lehrer und Wohltater der
Menschheit, das Christentum Gliickseligkeitsreligion und Welt-
frommigkeit, die Kirche Volksbildungsanstalt.

Soweit sie mehr und anderes sein will, unterliegt sie scharfer
Kritik; das alte Schmihwort «Pfaffe» erfreut sich in allen mogli-
chen Zusammensetzungen und Zusammenhidngen besonderer
Beliebtheit, und die Vertreter der Orthodoxie liefern nur noch
Riickzugsgefechte. Der Kampf gegen den Aberglauben bringt
endlich im 18. Jahrhundert, zuerst in Brandenburg-Preuflen, dann
unter Maria Theresia in Osterreich, die Abschaffung der Hexen-
prozesse, gegen die schon 1631 der Jesuitendichter Friedrich von
Spee, spiter der niederlédndische Theologe Balthasar Bekker und
der deutsche Philosoph Christian Thomasius aufgetreten waren.
Die letzten Hexenverbrennungen fanden 1751 in Endingen, 1775
in Kempten, 1782 in Glarus und 1793 in Posen statt — vier Jahre
nach Beginn der Franzésischen Revolution.

Bildung wird ein Kennwort des Zeitalters, das von einem tiefen
pidagogischen Eros gepriigt ist. Das wirkt sich zundchst im Schul-
wesen aus —in der Einfithrung der allgemeinen Volksschulpflicht,
im Ausbau der humanistisch bestimmten hoheren Schulen, in

23




Ansiitzen einer den Realien zugewandten Erziehungsweise, wie sie
nach dem Vorgang des Pietisten AUGUST HERMANN FRANCKE die
grofien Pidagogen JOHANN BERNHARD BASEDOW (1723--1790)
oder der Schweizer JoHANN HEINRICH PEsTALozZI (1746-1827)
fordern. Basedow ist der Begriinder einer Schule der Menschen-
freundschaft «Philanthropinum» in Dessau (1774). Sein Geistes-
verwandter CHRISTIAN GOTTHILF SALZMANN (1744-1811) griin-
dete 1784 die Erzichungsanstalt Schnepfenthal bei Gotha.
Basedows zeitweiliger Mitarbeiter JoacHiM HEINRICH CAMPE
(1746-1818), Hauslehrer der Familie Humboldt und Ehrenbiirger
der Franzosischen Revolution, gab unter dem Titel Allgemeine
Revision des gesamten Schul- und Erziehungswesens ( 1785--92) die
padagogische Enzyklopidie der Aufklarung heraus. Basedow ver-
traut auf eine natiirliche Harmonie der menschlichen Anlagen.
Erziehung ist ein behutsames Wachsenlassen der Natur. Pestalozzi,
in dessen humanitirem Denken sich christliche und aufklérerische
Impulse, padagogische und sozialreformerische Ideen verbinden,
wird mit seinen Erziehungsanstalten fiir arme Kinder in Europa
beriihmt. Am Collegium Carolinum in Braunschweig, einer der
fortschrittlichen Studienanstalten der Zeit unter dem bekannten
Aufklirungstheologen FRIEDRICH WILHELM JERUSALEM (1709 bis
1789), wirken die Schriftsteller Zacharid, Eschenburg, Ebert,
Girtner und JaAkoB MAUVILLON (1743-1794) als Lehrer, der letzt-
genannte ein Freund und Bewunderer des Grafen Mirabeau, einer
der groBen Gestalten der Franzosischen Revolution.

Auch die Universititsneugriindungen in Halle (1694) und Got-
tingen (1737) férdern den Geist der Aufklrung. Halle war ein
Zentrum des Pietismus; eine von August Hermann Francke be-
griindete Armenschule wurde Mittelpunkt der Franckeschen
Anstalten, die Biirgerschule, Waisenhaus, Padagogium, Latein-
schule, Hohere Midchenschule umfaliten und durch die bekannte
Buchdruckerei, eine Apotheke und mehrere Landgiiter wirt-
schaftlichen Riickhalt besaBen. Beim Tode des Griinders 1727 er-
hielten iiber 2200 Schiiler Unterricht®. Das Erziehungswerk
strahlte vor allem in das PreuBen des Soldatenkbnigs Friedrich
Wilhelm 1., aber auch bis tief nach RuBland aus. Neben solchen
modernen Einrichtungen florierten alte traditionsreiche Schulen,
in denen der Humanismus Melanchthons weiterwirkte, wie die
sichsischen Fiirstenschulen St. Afra in Meiflen, das von Gellert
und Lessing, und Schulpforta, das von Klopstock und Nietzsche

24



besucht wurde. Das Tiibinger Stift dagegen hat seine iiberragende
Bedeutung erst fiir die Generation Hegels, Schellings und Holder-
lins. Der aufklirerische Gegenpol dieser von der Kirche und den
wiirttembergischen Landstinden geprigten Einrichtung war die
Hohe Karlsschule des Herzogs Karl Eugen von Wiirttemberg, ent-
standen als Erziehungsanstalt fiir Soldatensohne, der hervorra-
gende Geister ihre Ausbildung verdanken: Neben Schiller der
Naturwissenschaftler Georges Cuvier, der Arzt Johann Heinrich
Ferdinand Autenrieth, der Architekt Thouret, die Maler Joseph
Anton Koch und Christian Gottlieb Schick und der Bildhauer
Dannecker.

Wichtiger noch als ihr EinfluB auf die Schul- und Universitatser-
ziehung ist die Erwachsenenbildung der Aufklarung. Alle Schich-
ten sollen Anteil an den Errungenschaften der Zeit haben, die Per-
spektive soll sich iiber die Enge der biirgerlichen Berufs- und
Sozialsphire hinaus weiten. Auch die Stellung der Frau wird neu
bestimmt. Thre Beschrinkung auf Hauswirtschaft und Kinder-
pflege soll gelockert, ein behutsamer AnschluB an die geistigen
Bestrebungen gefordert werden. Kaum ein Autor geht dabei so
weit wie Th. G. von Hippel, der in seiner Schrift Uber die biirger-
liche Verbesserung der Weiber {1792) unter Berufung auf die
Menschenrechte die rechtliche, politische und soziale Gleich-
stellung der Frau mit dem Manne fordert — spiter ein Thema des
Jungen Deutschland. Ohne Zweifel haben Frauen einen erheb-
lichen Anteil an der Verbreiterung des Lesepublikums und der
Ausbildung einer aufklirerischen Gefiihls- und Geschmackskultur.

Von besonderer Bedeutung ist die aus England heriiberdrin-
gende Einrichtung der Moralischen Wochenschriften — Vorbild fur
alle The Spectator (1711-12) von Richard Steele (1672—-1729) und
Joseph Addison (1672-1719) —, die man meist schon an ihren im
Vergleich zu anderen Publikationsorganen der Zeit kurzen und
pragnanten Titeln erkennen kann, etwa: Der Patriot (Hamburg
1724-26), Die Verniinfftigen Tadlerinnen(1725-26) oder Der Bie-
dermann (1727-29), die beiden letztgenannten herausgegeben
von Johann Christoph Gottsched. In Erzihlungen, Typen- und
Sittenschilderungen, Essays, Dialogen oder Briefen verbreiten sich
die Autoren unter der Maske fingierter Figuren, die aus verschie-
denen Blickwinkeln betrachten und urteilen, tiber alle grofen und
kleinen Fragen des geistigen und Alltagslebens und zahlen die
Aufklirung in Scheidemiinzen aus. Aktuelle Berichterstattung

25




spielt dabei eine untergeordnete Rolle. Im gesamten deutschen
Sprachgebiet erscheint bis zum Ende des 18. Jahrhunderts eine
groie Zahl solcher meist kurzlebiger Moralischer Wochenschrif-
ten, abgesehen von der Flut anderer Zeitungen und Zeitschriften
mit speziellerem Interessenkreis und anderer Stilhaltung, die das
Jahrhundert hervorbringt. Die meisten bedeutenderen Schriftstel-
ler der Zeit haben Moralische Wochenschriften herausgegeben
oder zeitweilig an ihnen mitgearbeitet. Das Vertrauen in die
Anlage und unbegrenzte Bildsamkeit der menschlichen Seele zur
Vernunft findet hier Ausdruck. In diesem Glauben ist die Aufkla-
rung nichts anderes als eine einzige grofe Erziehungsbewegung,
die, wie Kant gesagt hat, den Menschen aus seiner selbstverschul-
deten Unmiindigkeit heraus zur Selbstbestimmung fiihren will.
Sein umfassendstes Feld findet der Reformeifer der Aufkldrung
in Staat und Gesellschaft. In Frankreich fiihrt das Ringen um ihre
zeitgemiBe Einrichtung zur Revolution, in Deutschland zum aui-
geklirten Absolutismus, wie er sich in der Regierungsweise Fried-
richs des GroBen (Regierungszeit 1740-86) oder Josephs I
(Regierungszeit 1765 [Kaiser und Mitregent Maria Theresias]-90)
darstellt. In Heeresorganisation, Verwaltung, Justiz und Agrikul-
tur ist das friderizianische PreuBen der modernste Staat Europas.
Das beriihmte Preuflische Allgemeine Landrecht, geprigt durch
Carl Gottlieb Svarez und erst nach dem Tode des groBen Konigs
1794 erlassen, ist die Kronung der unter Friedrich durchgefiihrten
Reformen. Als erster Diener seines Staates hat sich der Konig
empfunden (er schreibt serviteur, aber auch domestique) und darin
zugleich den inneren Widerspruch des Systems bezeichnet: Der
Staat, dem er dient, ist sein Staat, in dem der Herrscher, zuneh-
mend misanthropisch vereinsamt, bis in den letzten Winkel auto-
kratisch hineinregiert. Er ist in einer schlechten Dialektik von
Herrschaft und Knechtschaft Kapitin und Galeerensklave des
Staatsschiffes in einem. So wird der friderizianische Staat von der
fortgeschrittenen Aufklarung bald kritisch betrachtet. «Dabher ist
mir Konig Friedrich zwar ein groBer Mann, aber vor dem Gliicke,
unter seinem Stocke (sive Szepter) zu leben, bewahre'uns der liebe
Gott», schreibt Wieland am 16. April 1780 an Johann Heinrich
Merck, Goethes Freund. Charakteristisch in seiner Ambivalenz ist
auch Winckelmann. Am 15. Januar 1763 teilt er dem Schweizer
Leonhard Usteri mit, es schaudere ihn «die Haut vom Haupte bis
2u den Zehen, wenn ich an den preuBischen Despotismus und an

26



den Schinder der Vélker gedenke», und doch hat er auf der
Héhe seiner Karriere Verhandlungen mit Friedrich dem Gro-
Ben wegen der Ubernahme in dessen Dienste gefithrt — die
allerdings an Friedrichs Meinung scheiterten, tausend statt der
geforderten zweitausend Taler jahrlich seien «assez pour un Alle-
mand»19,

Der sogenannte Josephinismus, der im habsburgischen Macht-
bereich bis tief ins 19. Jahrhundert wirksam blieb — noch Adalbert
Stifter steht unter seiner Fernwirkung —, verfolgte staatskirchliche
Ziele und strebte eine aufklirerische Reform der Kirche im Sinne
praktischer Frommigkeit an. Zahlreiche Kloster wurden aufgelost.
Der Josephinismus beteiligte sich auch an der gemeineuropiischen
Kampagne gegen den Jesuitenorden, die 1773 zu dessen Aufhe-
bung durch Papst Clemens XIV. fiihrte. Joseph II. brachte Frei-
heiten fiir das Biirger- und Bauerntum. Es ist kennzeichnend, daf3
Mozarts Oper Le nozze di Figaro (Figaros Hochzeit, 1786) auf den
radikalaufkldrerischen Text von Lorenzo Da Ponte (1749-1838)
nach Pierre Augustin Caron de Beaumarchais (1732-1799) vom
Wiener Hof gefordert wurde. Der Journalismus des Juristen jiidi-
scher Herkunft JosepH voN SoNNENFELS (1733-1817) und des
Exjesuiten ALoys BLUMAUER (1755-1798) unterstiitzte Josephs
Bestrebungen. Blumauers —Abentheuer des frommen Helden
Aeneas, oder Virgils Aeneis travestiert (1784-88), die einen groBen
Erfolg erzielten, verfolgten in ihrer Satire eine scharf aufklareri-
sche Richtung. Auch JoHanN Pezzi (1756-1823 [oder 387)),
Sekretir des Staatskanzlers Fiirsten Kaunitz, verherrlicht das
Regiment Josephs I1. in seinem Faustin, oder das aufgekldrte phi-
losophische Jahrhundert (1783, 4. Auflage 1788), wahrend
Lorenz LeopoLp Hascrka (1749-1827) mit seiner von Haydn
vertonten Hymne Gott erhalte Franz den Kaiser (1797) ein Stich-
wort der Restaurationsepoche unter Franz . lieferte. Wie radikal
unter der Agide Josephs II. gedacht werden konnte, zeigt sich
darin, daB aus Militiar und Beamtentum eine Gruppe von Anhén-
gern der Franzosischen Revolution hervorging, die eine reformeri-
sche oder revolutionire Staatsumwilzung herbeizufithren hoffte.
Thre Hauptvertreter sind der Mathematiklehrer des spateren Kai-
sers Franz 1. ANDREAS R1EDEL (1748-1837) und der Oberleutnant
Franz HEBENSTREIT VON STREITENFELD (geb. 1747, hingerichtet
1795). Die Pasquille und Lieder, mit denen unterm Volk Anhén-
ger gewonnen werden sollten, blieben handschriftlich. Ein

27




Kuriosum ist Hebenstreits Lehrgedicht Homo Hominibus
(1792).1¢

Gemeinaufklirerisch ist die Tendenz, die sozialen und politi-
schen Gebilde nicht von den geschichtlichen Bedingungen her,
sondern als Vernunft- und Zweckformen zu begreifen. Die aufkla-
rerische Theorie vom Staats- und Gesellschaftsvertrag deutet Staat
und Gesellschaft als Summe von Individuen, die im vertraglichen
7ZusammenschluB ihren Vorteil finden wollen, wobei sich der Grad
ihrer Anhinglichkeit an die staatliche Gemeinschaft nach dem
MaB an Sicherheit, Freiheit und Wohlfahrt richtet, das ihnen vom
Staat geboten wird. So griindet sich der Patriotismus, der mit der
zunehmenden Aufmerksamkeit des Staatsbiirgers auf das offentli-
che Geschehen langsam heranwiéchst, zundchst mehr auf den
Niitzlichkeitsstandpunkt, etwa in der Abhandlung Von dem Natio-
nalstolze (1758) des Schweizer Arztes und Schriftstellers JoHANN
GEORG ZIMMERMANN {1728-1795). Erst allméhlich gewinnt er
stirkere Gefithlsfarbung, wie sie THoMAS ABBTS (1738-1766)
Schrift Yom Tode fiirs Vaterland (Berlin 1761) zeigt. Sie ist unter
dem Eindruck des Siebenjahrigen Krieges geschrieben, dessen po-
puldrer preuBischer Geschichtsschreiber der bedeutende Journa-
list JOHANNES WILHELM VON ARCHENHOLZ (1743-1812) wurde
(Geschichte des Siebenjihrigen Krieges, 1789).

Wihrend solcher Patriotismus hdufig noch den fiirstlichen Par-
tikularstaaten gilt, in die Deutschland politisch zersplittert ist,
breitet sich daneben ein Nationalgefiihl aus, das auf die kulturellen
Gemeinsamkeiten der Nation — deutsche Sprache und deutsche
Kultur — gerichtet ist. In diesen Zusammenhang gehort JOHANN
CHRISTOPH ADELUNGS (1732~1806) Versuch eines vollstindigen
grammatisch-kritischen Worterbuches der hochdeutschen Mundart
in fiinf Banden (1774-86), die bewundernswerte Leistung eines
einzelnen. Hier holten die Klassiker regelmifig Rat. Die von den
barocken Sprachgesellschaften {ibernommenen Bestrebungen zur
Reinigung und Durchsetzung des Deutschen gegeniiber der latei-
nischen Gelehrten- und der franzésischen Gesellschaftssprache
werden erfolgreich weitergefiihrt. Ein Beispiel: 1748 sind noch
rund 28 Prozent aller in Deutschland gedruckten Biicher lateinisch
geschrieben; 1770 ist diese Zahl auf 14 Prozent abgesunken’?.
Nationaler Ehrgeiz fordert seit Gottsched in nicht zu unterschit-
zender Weise den Aufstieg der deutschen Dichtung zu europé-
ischem Rang. Dennoch bleibt die Aufklarungskultur im Grunde

28



Universalkultur. Das 18. Jahrhundert ist die letzte Epoche bewuft
empfundener und gelebter européischer Gemeinsamkeit, die sich
in lebendigem Austausch aller geistigen Stromungen und in einer
fast uniibersehbaren Ubersetzungsliteratur darstelit, und der pa-
triotische Impuls ordnet sich noch leicht einem kosmopolitischen

Denken ein.

29




Die Empfindsamkeit

Auslandische Quellen

Die Psychologisierung der Philosophie, der Kult der Erfahrung und
des gesunden Menschenverstandes entfernen die Aufklarung von
einem reinen Rationalismus und Intellektualismus. Der niichterne
und strenge Denkansatz der Wolffschen Schule wird fortschreitend
durch andere, gleichzeitige Geistesrichtungen beeinfluflt, die cinen
empfindsamen Zug in das Weltbild der Epoche bringen. Wieder
sind westeuropiische Anregungen zu nennen. Wihrend Wolff das
Phianomen des Schonen, das in jedem engen Vernunftsystem
Sprengkraft entfalten muB, vorsichtig am Rande ld8t, wird der
englische Aristokrat ANTHONY ASHLEY COOPER GRAF VON SHAF-
TESBURY (1671-1713) zum Verkiinder einer an Platon orientierten
Philosophie, die das sittlich Gute als schon, das Schone als sittlich
gut begreift. Gefiihl und Empfindung, von Wolff nur als sinnliche
Vorstufen der verniinftigen Erkenntnis eingeschétzt, sind fiir Shaf-
tesbury Grundlage der moralischen und &sthetischen Anschauung
der Welt, der sittlichen und asthetischen Erziehung des Menschen.
Die hochste Erscheinung im Bereich des Menschlichen ist eine
Virtuositit, die keine Triebrichtung in der Anlage des Individuums
verkiimmern laBt. Wieland, Winckelmann, Herder, Goethe und
Schiller sind von diesen Anschauungen sehr beeindruckt worden,
wie iiberhaupt Shaftesbury im deutschen Geistesleben groBeren
Widerhall gefunden hat als in seiner Heimat.

Neben Shaftesbury gehort der englische Pfarrer EDWARD
Youne (1683-1765) zu den groBen Anregern einer Gefiihlskultur.
Seine dichtungstheoretische Schrift Conjectures on Original Com-
position (1759), welche die Rechte der schopferischen kiinstleri-
schen Personlichkeit gegen alle Kunstregeln verteidigt, gewinnt
zwar ihre grofte Wirkung auf deutschem Boden erst im Sturm und
Drang, wo sie bei der Ausformung des Genie-Ideals Pate steht.
Youngs erbauliche Blankversdichtung Night Thoughts on Life,
Death, and Immortality (1742-45), in welcher der Schmerz tber
den Tod seiner Frau Ausdruck findet, wird dagegen schon 1751

30



von JoHANN ArNoLD EBerT (1723-1795), einem Bremer Beitra-
ger und Freund Klopstocks, ins Deutsche uibersetzt und erringt als-
bald einen gewaltigen Erfolg. Ahnlichen Eindruck machen Eliza-
beth Rowes Totenbriefe Friendship in Death (1728), Thomas
Grays An Elegy written in a Country Churchyard (1750), Oliver
Goldsmith’ Deserted Village (1770). Der gesamte Umkreis des
Todes — Friedhof, Begribnis, Ruinen, Grab, Nacht, Unsterblich-
keit, die Beziehung zwischen Lebenden und Toten — wird zu einem
Gemeinplatz des Erlebens und Dichtens; reprisentativ etwa Die
Griber (1760) von FriEDRICH KaRL KaSIMIR FREIHERRN VON
Creutz (1724-1770). Einerseits dulert sich in solchen Zeitstim-
mungen ein Unbehagen gegeniiber der Aufklirung, das aus der
Emanzipation des Menschen von allen iiberkommenen Bindungen
entspringt — hier verlduft eine Entwicklungslinie zum Werther-
Erlebnis des Sturm und Drang; Melancholie und Hypochondrie
gelten als Ubel der Zeit. Sie sind verweltlichte Nachkommen der
alten Ménchssiinde der acedia. Es ist kennzeichnend, daB3 der
Gottschedanhinger JonanN THEODOR QuisToRe (geb. 1722) den
Hypochondristen (1745) zum verlachten Komédienhelden macht,
einen entfernten Nachfahren von Moliéres eingebildetem Kran-
ken, der sich nun allerdings weniger Krankheiten als Lebenspro-
bleme einbildet. Zum anderen sind die Todesstimmungen auch ein
Ausdruck der Aufklarungsgesinnung selbst. Sie leidet an der
Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Sie empfindet
aber auch gegeniiber der Weltklage des religiosen Barock ein ge-
mischtes Gefiihl, das Todessehnsucht und Wehmut liber den mog-
lichen Abschied von der schénen Welt miteinander verbindet und
auf diese Weise gleichzeitig irdisches Dasein und Erwartung noch
hoheren Daseins nach dem Tode geniet. Das irdische Leben wird
zur Vorstufe des Jenseits, das Jenseits aber auch zu einer unendli-
chen Fortsetzung des irdischen Lebens ins Vollkommene hin; der
Tod ist entschirft. So hat Klopstock bei seiner Schweizerreise mit
Freunden auf einem Dorffriedhof gerastet und unter Rosen Wein
getrunken — nicht in blasphemischer, sondern in sentimentaler
Stimmung!?. Der englische Ursprung dieses Wortes — der bedeu-
tende Ubersetzer Jonann JoacHm CHrisTopH BODE (1730-1793)
verdeutschte 1768 auf Anraten Lessings LAURENCE STERNES
(1713-1768) Roman Sentimental Journey als Empfindsame Reise
- zeigt iibrigens, daB nicht nur die Graberromantik, sondern die
gesamte Empfindsamkeitsstromung aus England bedeutenden

31




Auftrieb empfangen hat, wobei vor allem auch an die Romane Sa-
muel Richardsons 1689-1761) zu denken ist.

Noch stiarker aber ist der Eindruck JEAN-JACQUES ROUSSEAUS
(1712-1778) in Deutschland. Er wurde beriihmt durch die Preis-
schrift Discours sur les Sciences et les Arts (1750), in der er Kultur
und Zivilisation des modernen Europa, auf welche die Aufklidrung
so stolz war, fiir einen allgemeinen Sittenverfall verantwortlich
macht. Aus ihr wird das kulturfeindliche Schlagwort »Zurlick zur
Natur!« abgeleitet, aber gleichzeitig projiziert er ein aufkldreri-
sches Lebens-, Gesellschafts- und Vernunftideal in den Naturbe-
griff, und auch sein Reformeifer trégt aufkldrerische Ziige. Seine
Schrift Du Contrat social (1762), die der Lehre vom Staatsvertrag
eine radikal demokratische, antiliberale Wendung gibt, macht ihn
zu einem der wichtigsten Wegbereiter der Franzosischen Revolu-
tion. Der Roman Emile (1762) iibertrigt das Ideal des natiirlichen
Lebens auf die Erziechung und wird zu einer padagogischen Bibel
des Zeitalters — in Deutschland vor allem fiir Basedow. Der Brief-
roman La Nouvelle Héloise (1761) zeigt die weltanschauliche Zer-
rissenheit des Dichters: Der erste Teil verherrlicht den Sieg der
Leidenschaft iiber die Schranken der Moral und des Standes, der
zweite den Sieg der Vernunft iiber die Leidenschaft. Das Indivi-
duum fiigt sich in die moralischen und sozialen Ordnungen ein. Die
von Richardson iibernommene Briefform bringt mit einer bis dahin
unerhérten Unmittelbarkeit die seelische Innenwelt der Personen
zum Ausdruck, und die Confessions (1781), die den mannigfach
fragwiirdigen Lebensweg des Verfassers verteidigen wollen, lassen
diese taktische Nebenabsicht weit hinter sich durch die gleiche ele-
mentare Kraft der Seelenschilderung, die sich hier auf das eigene
Selbst richtet. Schon der Titel, den Confessiones des Kirchenvaters
Augustinus entlehnt, deutet dabei auf die religiose « Vorlage» die-
ser gefiihlsbetonten Innerlichkeit. Der Dichter schreibt, wie frither
die Frommen in ihren Konventikeln und Zirkeln, eine Lebens-
beichte mit erbaulicher Absicht. Rousseau, der Nichtchrist, hat
Einfliisse aus dem radikalen Pietismus und religitsen Subjektivis-
mus erfahren. )

32




Nachwirkungen des Pietismus

Mit dem Hinweis auf den Pietismus ist bereits die geistige Richtung
benannt, durch die vorab die besonders nachhaltige Ausbreitung
irrationalistischer Tendenzen in der deutschen Geistesgeschichte
des 18. Jahrhunders verstiandlich wird. Der Pietismus hat als kirch-
liche und religiose Reformbewegung um 1730 seinen Hohepunkt
{iberschritten, wenn er auch in der Herrnhutischen Briidergemeine
des Grafen NikoLaus LUpwiG von ZINZENDORF (1700-1760) eine
originelle Spitbliite hervortreibt. In die Literaturgeschichte ist
Zinzendorf als Kirchenliederdichter eingegangen, der seine Kreu-
zestheologie in die bewuBt Argernis gebende improvisatorische
Sprache eines zugleich krassen und spielerischen Kults von Blut
und Wunden Christi iibertrdgt, eine alte Kirchenliedtradition
iibersteigernd. Niher beim traditionellen Gemeindelied des Pro-
testantismus bleibt der bedeutendste Kirchenlieddichter des Spit-
pietismus im reformierten Bereich GEerHARD TERSTEEGEN
(1697-1769). Seine klare und zarte Lieddichtung schmilzt auch
mystisches Gut empfindsam ein. Das Neue der Stimmung zeigt sich
im Vergleich etwa zwischen der allegorischen Naturdeutung in
Paul Gerhardts (1607-1676) Geh aus mein Herz und suche Freud
mit einer Strophe aus Tersteegens Gott ist gegenwartig:

Du durchdringest alles;

laB dein schonstes Lichte,
Herr, berithren mein Gesichte.
Wie die zarten Blumen

Willig sich entfalten

und der Sonne stille halten:
{aB3 mich so

still und froh

deine Strahlen fassen

und dich wirken lassen.

Wihrend bei Gerhardt in aller herzlichen Freude an den Naturdin-
gen diese doch streng dem Menschen gegeniiber bleiben als Bild-
zeichen einer geistlichen Didaxe, ist der allegorische Bezug auf
Licht und Blume bei Tersteegen durchflutet von Einfithlung in
einen genau gesehenen Naturvorgang. Die willig dem Licht stille
haltende Blume ist nicht nur Metapher der Seele, sie ist selbst be-

33




seelt. Welche geistigen Moglichkeiten diese Sprache in aller Ein-
fachheit besitzt, zeigt der Strophenschlufl mit seiner paradoxen
Formulierung: «laB mich ... wirken lassen», die pragnant das
Aktivititsmoment der quietistischen Fiigung in Gott zum Aus-
druck bringt.

Schon von vornherein haben Pietismus und Aufkldrung
Gemeinsamkeiten. So ist der Pietist August Hermann Francke
einig mit dem Friihaufkldrer Christian Thomasius in der Forderung
nach Ablésung der lateinischen Unterrichtssprache an den Uni-
versititen durch das Deutsche, und Thomasius hat Francke in des-
sen Auseinandersetzung mit der orthodoxen Universitdtstheologie
gestiitzt. Die Unpartheyische (das heilit unkonfessionelle) Kirchen-
und Ketzerhistorie (16991) des radikalen pietistischen Theologen
GotteRiED ARNOLD (1666-1714), in der die von der offiziellen
Amtskirche verfolgten Ketzer als die wahren Christen erscheinen,
wurde in der Aufklarung von Thomasius bis zu Lessing, Herder
und Goethe rezipiert, und umgekehrt erklirte Zinzendorf, nach
der Bibel lese er kein Buch lieber als Pierre Bayles Dictionnaire'?.
Ubergangserscheinungen vom Pietismus zur Aufklirung sind
JoHANN KonraD DippEL (1673—1734), der sich selbst «Christianus
Democritus» nannte, und JOHANN CHRISTIAN EDELMANN
(1698-1767), der vom radikalen Pietisten zum ersten deutschen
Spinozisten wurde, ein bedeutender Autobiograph. Wenn der Pie-
tismus religése Erfahrung und Bewahrung der Frommigkeit in der
Verchristlichung der Welt fordert, stimmt das mit dem empiristi-
schen und praktischen Zug der Aufkldrung iiberein. In dem Mafe,
in dem die pietistische Stromung an religioser Substanz verliert,
wird sie zum Ferment der Gesamtkultur und entfaltet so im
Abflauen erst ihre ganze Wirkung. Die allgemeine Verweltlichung,
welche die Aufklirung mit sich bringt, zeigt hier besonders deutlich
ihre Dialektik: Wo das Religiose sikularisiert wird, gehen die frei
gewordenen religiosen Krifte in das Sdkulum ein.

Beim Pietismus sind das vor allem Krifte des Gemiits. Zinzen-
dorf fordert eine kindliche Heilandsfrommigkeit als Herzensreli-
gion; daraus wird nun die Heiligsprechung des Herzens. Ergreift
der Pietist in erlebnis- und gefiihishafter Vergegenwirtigung der
Heilstatsachen seinen Gott, so verliert sich der empfindsame
Nachkomme des Pietismus im Selbstgenuf des Gefiihls. Eine Sucht
nach dem sentimentalen FErguB, eine nervise Bereitschaft zur
Erschiitterung breiten sich aus, die in scheinbar geringfiigigen

34



Anlassen Erfiillung finden kénnen. So berichtet der groBe, aus pie-
tistischem Hause hervorgegangene Aufkliarungstheologe JOHANN
Saromo SEMLER (1725-1791) in seiner kulturgeschichtlich auf-
schluireichen Lebensgeschichte, er habe als junger Magister beim
Abschied von der Universitit Halle 1749 nicht nur wihrend des
Abschieds Triinen vergossen; er weinte noch, als er in Merseburg
ankam, was damals eine ziemlich lange Reise war. Und schon den
ganzen vorhergehenden Nachmittag hatte er zusammen mit sei-
nem treuen Stubenburschen geweint!s The joy of grief, die Wonne
der Wehmut und der Trinen, erfiillt die Herzen. Enthusiasmus, bei
den Aufklirern im engeren Sinne wie in dlterer Zeit als vernunft-
lose, unklare Schwiirmerei verpont, wird zur vorbildlichen Seelen-
haltung der Ergriffenheit, und der Bedeutungswandel des Wortes
zeigt eindringlich, wie die auslindischen Anregungen mit den ein-
heimischen Impulsen in der Zeitstimmung der Empfindsamkeit
verschmelzen, denn Shaftesbury und der Pietismus sind gleicher-
maBen an der Umwertung des Wortes ins Positive beteiligt, die sich
bei Klopstock, Wieland und anderen Schriftstellern der Zeit findet.

Das neue Ich-Erlebnis, das reiche, gefithlige Innenleben bringt
eine Einsamkeitserfahrung mit sich, die gleichfalls religiose Wur-
zeln in Mystik und Pietismus besitzt. In der Einsamkeit fuhlt das
Ich seinen inneren Reichtum, aber auch sein Alleinsein mit sich;
das Ich kann zum Kerker werden. Die Auseinandersetzung zwi-
schen Johann Georg Zimmermann (Betrachtungen iiber die Ein-
samkeit, 1756; Uber die Einsamkeit, 17841.), der eine humani-
stisch-praktische Komponente betont, und Jakor HERMANN
OBEREIT (1725-1798; Vertheidigung der Mystik und des Einsied-
lerlebens gegen einen Leibarzt in Hannover, 1775; Die Einsamkeit
der Weltiiberwinder nach inneren Griinden erwogen von einem la-
konischen Philanthropen, 1781), der das mystische und pietistische
Erbe akzentuiert, erweist die Einsamkeit als einen Schliisselbegriff
der Epoche. Ob aber nun die Einsamkeit erlitten oder genossen
wird ~ letztlich will der Empfindsame sich nicht in sich selbst ver-
schlieBen. Er verlangt nach Ausdruck, Mitteilung und Widerhall.
Das Fiihlen will sich fithlen, und dazu muB es auch im anderen re-
flektiert werden. Briefwechsel, Tagebuch, Autobiographie als lite-
rarische und vorliterarische Formen der Selbstdarstellung und inti-
men Mitteilung, die schon der Pietismus besonders gepflegt hat,
finden grofite Aufmerksamkeit. Kunst und Natur, bisher als ver-
niinftige Formenwelten verstanden, werden zum Schwingungs-

35




raum der Seele. Wieder berichtet Semler, wie in seiner Jugend
Saalfelder Pietisten Tag und Nacht im Wald herumgelaufen
seien6, und was hier noch als Absonderlichkeit gilt, aufert sich
bald in einer allgemeinen Revolutionierung des Naturverhaltnis-
ses, das zur Ablosung des mathematisch abgezirkelten franzosi-
schen Parks durch den englischen Park mit seinen stimmungsvol-
len, scheinbar frei gewachsenen Arrangements von Baumgruppen
und Wiesenflichen fiihrt. Im barocken Park wird wie in der barok-
ken Allegorie die Natur dem menschlichen Geist unterworfen und
erscheint in dieser Unterwerfung erst schon; nun wird die Natur
zum Identifikationsobjekt des frei ausschweifenden Gefiihls, wih-
rend doch die Technik im gleichen Augenblick zu einer nie dage-
wesenen Zdhmung und Benutzung der Natur ansetzt. Drangt sich
in den pietistischen Gemeinschaften der Bruder an die Briider
heran, um im fremden das eigene Gotteserlebnis widerzuspiegeln,
so breiten sich jetzt die Kreise der Empfindsamen wie ein geheimer
Orden aus. Freundschaft und Liebe, vorher streng eingeformt in
gesellschaftlichen Konventionen, erfahren eine wesentliche seeli-
sche Vertiefung und Verfeinerung, und vor allem die Freundschaft
als die geistigere Form der Gemeinsamkeit gewinnt eine uns heute
unvorstellbare zentrale Lebensbedeutung. Dichter wie Jakob
Immanuel Pyra und Samuel Gotthold Lange, beide aus dem Pietis-
mus hervorgegangen, oder der ihnen nahestehende Johann Wil-
helm Ludwig Gleim haben der Freundschaft ihr ganzes Leben ge-
weiht.

Auch das Verstindnis der Familie wandelt sich. Die &ltere
GroBfamilie schlo8 mehrere Generationen, oft auch entferntere
Verwandte im gemeinsamen Haushalt zusammen; sie umfafite
beim Handwerker und Kaufmann die Lehrlinge mit, beim Bauern
Knechte und Migde, im adligen und biirgerlichen Hause die
Dienstboten. Der Familienvater war der Hausherr, zugespitzt ge-
sagt ein Stiick Obrigkeit. Im Sinne der Hausherrschaft des Hausva-
ters galten die Dienstboten als Kinder und wurden den Kindern des
Hauses gleichgeachtet. Die Kinder verkehrten mehr mit den
Dienstboten als mit den Eltern. Von dieser GroBfaniilie beginnt
sich nun die intime Kleinfamilie abzuheben, die Sinn und Recht aus
der Liebesgemeinschaft der Ehepartner und der Kinder empféngt.
Sie ist weniger objektive Ordnung als, der Idee nach, freie Zusam-
menstimmung von Subjekten, diein der Liebe die Chance der Ent-
faltung und Selbstverwirklichung finden. Ein Ausdruck dieser

36



Entwicklung ist die Polemik der Moralischen Wochenschriften ge-
gen die Familien, deren Kinder «unter dem Gesinde stecken
miissen und kaum jede Woche einmal das Gliick haben, vor ihre
Eltern gelassen zu werden»?”. Die neue Intimfamilie grenzt sich
gegen die Offentlichkeit ab, sie ist auch Gegenpol zur Berufswelt,
wihrend die patriarchalische GroBfamilie deren kleinste Zelle ist.
Der Kontrast [t sich an zwei biirgerlichen Trauerspielen illu-
strieren: Der Kaufmann von London des englischen Goldschmieds
George Lillo, 1731 uraufgefiihrt, 1757 in deutscher Ubersetzung
gedruckt, 1dBt noch den UmriB der patriarchalischen Grofifamilie
erkennen; Lessings Miss Sara Sampson von 1755, sein der Emp-
findsamkeit nachststehendes Stiick, sieht die Familie, auch wo sie
den Diener einschlieft, als Wechselbezichung der Liebe.

Noch in den Patriotismus wirken — von dem Staatsrechtslehrer
FriepricH KARL vON MoSER (1723-1798) bis hin zu Schleierma-
cher — empfindsame, speziell pietistische Einfliisse und fithren zur
Auffassung von Volk und Staat als Liebesgemeinschaft. Der Zr-
cher Theologe des Sturm und Drang Johann Kaspar Lavater dich-
tet patriotische Schweizerlieder (1767) voll religioser Empfind-
samkeit. Moser deutet in seiner Schrift Von dem deutschen
National-Geist (1765) den Esprit des lois des franzosischen Staats-
philosophen CHARLES DE SECONDAT, BARON DE MONTESQUIEU
(1689-1755), der sich bei ihm auf Umwelt, Verfassung des Staates
und Interesse der Biirger griindet, ganz ins Spirituelle um und spielt
ihn gegen den «toden Buchstaben der Gesetze» aus: «Wir miissen
... wieder Ein Vaterland glauben, so wie wir Eine christliche Kir-
che glauben?®.»

Wie man hier sicht, macht sich der religiose Quell des Empfind-
samkeitsstromes auch im Wortschatz intensiv bemerkbar. Zum
Beispiel breitet sich das Wort «heilig», frither auf religiose Gegen-
stande beschrinkt, iiber das ganze Feld des Profanen aus und ver-
fillt einer wahren Inflation: «heilige» Dichtung, «heilige»
Freundschaft, «heilige» Liebe, «heiliges» Vaterland, «heilige»
Wehmut, «heilige» Stille, «heilige» Dunkelheit werden zu geldufi-
gen Vokabeln. Kein Wunder deshalb, da schon den kritischen
Zeitgenossen der Zusammenhang zwischen Pietismus und Emp-
findsamkeit klar geworden ist. «Was ist man da, wenn man ganz
Empfindung ist? Ein Herrenhiiter!» so verspottet CHRISTOPH OTT0
vON ScHONAICH (1725-1807), ein Gottschedschiiler, in seiner
Streitschrift Die ganze Aesthetik in einer Nuff (1754) den Gefiihls-

37




{iberschwang der Zeit?, der gegen die Aufkldrung anbrandet und
sich mit ihr mischt — ist es doch auch Aufklidrung, wenn der emotio-
nale Bereich als kultivierbar erlebt und von dem MiBtrauen befreit
wird, das durch den Erbsiindengedanken des Christentums auf ihm
lastete. Das Zeitideal der Schonen Seele, die ihre Pflicht aus Nei-
gung, das Verniinftige aus Gefiibl tut, ist die empfindsame For-
mulierung einer Moglichkeit, die der Aufkldrung verdankt wird.

38



Das Biirgertum als kulturtragende Schicht
Herkunft und biirgerliches BewuBtsein der Autoren

In ganz Europa steht die Epoche der Aufklirung im Zeichen des
Biirgertums und seiner Auseinandersetzung mit dem Absolutis-
mus, der den biirgerlichen Aufstieg zunéchst fordert, dann hemmt.
In England beginnen im Laufe des Jahrhunderts die industrielle
Revolution und die Ausbildung der parlamentarischen Monarchie,
die beide das Biirgertum in den Vordergrund treten lassen. Der
Kokshochofen, der mechanische Webstuhl und die Dampfma-
schine werden in England erfunden. In Frankreich wird seit 1789
auf revolutiondrem Wege die Monarchie beseitigt, der Dritte
Stand, das Biirgertum, ergreift die Macht. In Deutschland ist in-
folge der politischen Zersplitterung in viele kleinere absolutistisch
regierte Staatsgebilde das biirgerliche Element in seiner politi-
schen und wirtschaftlichen Entfaltung eingeengt. Der politischen
und wirtschaftlichen Situation entspricht die geistige: Deutschland
empfangt zunéichst mehr, als es gibt. Die reiche Handelsstadt Leip-
zig, Zentrum des Ost-West-Handels sowie in der Nachfolge
Frankfurts seit der Jahrhundertmitte des Buchhandels und Ver-
lagswesens, entwickelt sich zum «Klein-Paris» (Goethe), wahrend
die Berliner Aufkldrer eher im Gegensatz zum franzosisch orien-
tierten Hof stehen. England, als politische und wirtschaftliche
Fiihrungsmacht am stirksten verbiirgerlicht, ist auch der wichtigste
Triger der Aufklirung. Albrecht von Haller, Hagedorn, Lichten-
berg, Justus Moser, Helfrich Peter Sturz, Karl Philipp Moritz,
Mylius, Hamann, Sophie La Roche haben sich in England aufge-
halten. Die nach England gedffnete, wirtschaftlich prosperierende
Hafenstadt Hamburg, die Universitit Gottingen des Kurfiirsten-
tums Hannover, das durch Personalunion mit England verbunden
ist, und die Schweiz, konfessionell und politisch seit der Reforma-
tion England verwandt, sind Umschlagplitze des englischen
Gedankengutes. Uberhaupt genieBit die Schweiz bei den deutschen
Aufkldrern als Hort biirgerlicher Freiheit besonderes Ansehen,
obwohl diese Freiheit im aristokratischen Standeregiment prak-
tisch enge Grenzen hatte, wie das Berner Todesurteil gegen den

39




Schriftsteller und vermeintlichen Aufrithrer SamugL Henzi
(1701-1749) ebenso bezeugt wie die Schwierigkeiten des jungen
Lavater und seines Freundes JoHaNN HEINRICH FUssLI
(1741-1825) mit dem Stadtregiment von Ziirich 1762. FiiBlis Ju-
gendbriefe sind in ihrer Frische und Anschaulichkeit ein wichtiges
Dokument fiir das geistige Leben der Zeit. Durch seinen fast sur-
realistisch getonten Klassizismus wurde er in England als Maler er-
folgreich und berithmt.

Uber Hamburg kommt die Freimaurerei 1737 aus England nach
Deutschland. Thre Vereinigung biirgerlich-aufkldrerischer Ideale
mit einem exklusiven Zeremoniell verschafft ihr rasch Bedeutung
— Herder, Wieland, Goethe, Lessing, Mozart und viele andere
standen ihr nahe —, doch auch Vieldeutigkeit. Die Logen tber-
springen die Stdndeschranken und erobern sich viele Hofe (1738
wurde Friedrich der GroBe Freimaurer), entwickeln sich zum Teil
aber auch ausgesprochen aristokratisch-restaurativ und 6ffnen sich
irrationalistischen, pseudomystischen Stromungen. Hier ist der
Gold- und Rosenkreuzerorden zu nennen, der um 1777 in Berlin
entstand und sich auf reformchristliche und pansophische Bestre-
bungen des 17. Jahrhunderts, u. a. bei Johann Valentin Andreae,
berufen konnte; er gewann in Hofkreisen EinfluBl. Der spatere
Revolutionir Georg Forster gehorte ihm zeitweilig an. In der Nahe
des Freimaurertums steht auch die Geheimgesellschaft des THumi-
natenbundes, 1776 von dem Jesuitenzogling Apam WEISHAUPT
(1748-1830) in Ingolstadt gegriindet, der Gesellschaft, Staat und
Kirche im Sinne entschiedener Aufklarung durch Gewinnung ein-
fluBreicher Personlichkeiten umwandeln wollte und 1785 verboten
wurde. Prominente Mitglieder waren Herder, Goethe und der
Freiherr ApoLpH vON KNIGGE (1752-1796), Verfasser satirischer
Schriften wie Benjamin Noldmanns Geschichte der Aufklirung in
Abyssinien (1791), Josephs von Wurmbrand . . . politisches Glau-
bensbekenninifs . .. (1792), Des seligen Herrn Etatsraths Samuel
Conrad von Schaafskopf hinterlassene Papiere (1792). Knigge gei-
Belt die deutschen politischen und gesellschaftlichen Verhiltnisse,
die in ein imaginres finsteres Afrika transponiert sind, wo schlieB-
lich durch eine Revolution die Freiheit zum Siege kommt. Der
abessinische Exminister Wurmbrand hilt demgemiB auch die
Franzosische Revolution wegen der Verrottung der politischen
Verhiltnisse im franzosischen Absolutismus fiir unvermeidlich,
wihrend der Herr von Schaafskopf ein Anhénger des uralten reak-

40



tiondren Pinselordens ist. Eine dhnliche Konstellation wie in der
Geschichte der Aufklirung in Abyssinien ist schon von Montes-
quieu in seinen Lettres persanes (1721) erprobt worden, wo auch
Angehdérige eines vermeintlich zuriickgebliebenen exotischen
Reiches, des persischen, ein Schlaglicht auf die wirkliche Zuriick-
gebliebenheit Europas werfen. Ein Pamphlet Knigges Uber Jesui-
ten, Freimaurer und teutsche Rosenkreutzer (1781) bekampft das
Rosenkreuzertum. Weitere literarische Reflexe des Freimaurer-
wesens finden sich u. a. in Lessings Ernst und Falk. Gespriche fur
Freymiurer, in der Turmgesellschaft des Wilhelm Meister und in
Goethes epischem Fragment Die (eheimnisse (geschrieben
1784-85) sowie in Mozart-Schikaneders Zauberflote oder Jean
Pauls Unsichtbarer Loge.

Trotz aller Hindernisse gewinnt auch im Deutschland des
18. Jahrhunderts das Biirgertum allmihlich an wirtschaftlicher und
vor allem kultureller Kraft. Dabei hat das Wort «Biirger» im
18. Jahrhundert noch eine weitere Bedeutung als heute. Neben
dem Angehorigen des Biirgerstandes meint es, gleich dem lateini-
schen civis, auch den «Staatsbiirger», ein Wort, das Wieland fiir das
dltere «Biirger des Staates» geschaffen hat. In der Bedeutung =
Angehoriger des Gemeinwesens lebt das Wort weiter in Bildungen
wie Weltbiirger, Biirgerkrieg, Biirgerliches Gesetzbuch. Kontra-
stierend zu «le monde», was die aristokratisch geprégte «feine
Societit» meint, changiert ein Ausdruck wie «biirgerliche Welt»
zwischen der engeren stindischen und der weiteren Uberstdndi-
schen Bedeutung, so wie «Patriot» neben dem spezifischen moder-
nen Sinn noch ganz allgemein den auf das Gemeinwohl, sei es des
Staates, der Menschheit oder der Gemeinde, bedachten Birger
meinen kann. Gegen Ende des Jahrhunderts dient es sogar als
Schimpfwort fiir die Anhénger der Franzssischen Revolution.
«Patrioten und Spitzbuben« nennen die Soldaten der preuBischen
Interventionsarmee von 1792 die Franzosen?.

Gegeniiber dem Barock wiichst in der Aufklarung der Anteil
biirgerlicher Autoren an der deutschen Literatur — biirgerlich hier
im stindischen Sinne gemeint —, wobei sich vor allem das evangeli-
sche Pfarrhaus als Pflanzstitte der Talente erweist. Gottsched,
Bodmer, Gellert, Lessing, Wieland, Lichtenberg, Claudius, Biir-
ger, Halty, Lenz, um nur die bedeutendsten zu nennen, sind Kinder
des Pfarrhauses, die von der Bibel zu den Biichern dringen: ein so-
ziologischer Ausdruck der Sikularisierung. Die meisten Schrift-

41




steller der Zeit haben zudem Theologie studiert, u. a. Gottsched,
Breitinger, Gellert, Pyra, Lange, Klopstock, Lessing, Hippel,
Claudius, Biirger, Schubart, Hamann, Miller, Lenz, Herder. Fast
der gesamte Gottinger Hain besteht aus Jungtheologen. Die
Mehrzahl trigt, auch wenn sie spater kein geistliches Amt ausiibt,
etwas vom religiosen Pathos in ihre neue weltliche Tiatigkeit hinein.
Neben den Theologenséhnen dominieren unter den deutschen
Autoren Kinder aus der akademisch (Klopstock, Lavater, Pesta-
lozzi) und patrizisch gehobenen Schicht (Brockes, Haller, Hage-
dorn, Goethe). Auch adlige Schriftsteller fehlen nicht, unter thnen
Ewald von Kleist, Freiherr Christoph Otto von Schoénaich, Johann
Friedrich Freiherr von Cronegk, Heinrich Wilhelm von Gersten-
berg, die Grafen Stolberg, Adolph Freiherr von Knigge; dagegen
fallt das Kleinbiirgertum und Bauerntum bis zum Sturm und
Drang, wo eine auffillige Wandlung eintritt, als Talentquelle fast
aus. ANNA Luise Karsch (1722-1791), ein bescheidenes lyrisches
Talent, Tochter eines Schankwirts und zweimal in ungliicklicher
Ehe mit einem Tuchmacher und einem Schneider verheiratet, wird
in der Berliner Gesellschaft als Raritdt herumgereicht. Der
Archiiologe Winckelmann allerdings, einziges Kind eines Schuh-
machers, nimmt einen bedeutenden geselischaftlichen Aufstieg.
Wichtiger noch als die Herkunft ist die biirgerliche Gesinnung
der meisten Autoren. Sie besteht in der Schitzung aller Menschen
nach Verdienst und Personlichkeit, nicht nach Herkunft; in der
Schitzung der Personlichkeit iiberhaupt. Der Mensch wird nicht
mehr als Glied einer Korporation, vielmehr als freier und besonde-
rer einzelner gedacht. Auch wo Adlige diese Ideale tragen, entspre-
chen sie doch der entstehenden biirgerlichen Gesellschaft mit ihrer
Tendenz zur Verdampfung der stindischen Ordnung und zur Frei-
setzung des Subjekts, das sich in der Geschéfts- und Offentlich-
keitssphire im freien Wettbewerb der Fahigkeiten, in der Privat-
sphire in der Hingabe an eine zweck- und herrschaftsfreie ideale
Kommunikation der Geister und Herzen entfaltet, nicht ohne daf3
die Sphiren einander wechselseitig mit Konflikten aufladen und in
Frage stellen. Biirgerliche Gesinnung riickt etwa einen Offizier wie
Ewald von Kleist niher an seine biirgerlichen Freunde als an seine
adligen Berufsgenossen heran oder macht den uradligen Freiherrn
von Knigge zu einem entschiedenen Anhinger radikaler politi-
scher Reformen. Sein bis heute immer wieder neuaufgelegter und
bearbeiteter Bestseller Uber den Umgang mit Menschen (1788) ist

42



als Beitrag zur Emanzipation des Biirgertums gedacht. Im Gegen-
satz zu den dlteren Komplimentierbiichern, die den auBerhofi-
schen Schichten ein Surrogat hofischer Politesse beizubringen
suchten, entwickelt Knigge ein Lehrbuch des gesellschaftlichen
Verhaltens aus einer betont biirgerlichen Lebensauffassung her-
aus.

Im Barock ist die Dichtung hohen Anspruchs hofisch-aristokra-
tisch ausgerichtet. Es gibt zwar eine Dichtung von kiinstlerischem
Rang fiir das Biirgertum und die unteren sozialen Schichten — erin-
nert sei nur an Grimmelshausens Simplicianische Schriften —, aber
sie spielt im BewuBtsein der Zeit eine mindere Rolle. Der Hof ist
die Schule des Geschmacks, er beschert dem Dichter seine
Mizene, er vermittelt ihm die Anschauung der groBen Welt, die
Gegenstand seiner Dichtung ist. Der «biiffelhirnige Poffel» wird
verachtet?!. Die Aufklirung wendet sich dagegen nicht an eine
standische Elite, sondern an ein Bildungspublikum, die Empfind-
samkeit an eine Elite des Herzens, die sich auch unter den Einfilti-
gen und Geringen finden kann. So sammelt Klopstock mit beson-
derer Befriedigung Nachrichten iiber den Eindruck, den die
Messiade auf ungelehrte Leser gemacht hat; ein Korrespondent
berichtet ihm von einer alten Bergmannsfrau in Freiberg, «die
Thren Messias, so gut als ich, verstand»?2, Wohl! richten sich die
Spekulationen und Hoffnungen der literarischen Welt noch auf die
Héfe — Klopstock geht 1751 mit einer Pension an den danischen,
Wieland 1772 an den Weimarer Hof, die Klassik entfaltet sich im
héfischen Raum, und um Friedrich den Groflen, den hartnéckigen
Verkenner der deutschen Literatur (siche: De la Littérature alle-
mande, 1780, abhangig von der These des Abbé Bouhours [1671],
cin Deutscher kdnne kein bel esprit sein) wird immer wieder, noch
in der Kritik an ihm, geworben —; aber das Verhiltnis des Dichters
zum Hofe wandelt sich grundlegend. Er empfingt hier nicht mehr
sein Lebens- und Kunstideal, er bringt es mit und tritt als Missionar
und Prophet einer neuen biirgerlichen Gesinnung mit hdchstem
SelbstbewuBtsein auf. Schon in seiner frithesten erhaltenen Ode,
Der Lehrling der Griechen, sieht Klopstock «von richtendem Ernst
schauernd» auf die Heldentaten der Konige herab, und Friedrich
den GroBen hat er in seiner Lyrik scharf attackiert. Wihrend die
Barockdichtung Teil der gesellschaftlichen Reprisentation ist, hat
sich Klopstock hofischen Reprisentationspflichten vollig entzo-
gen. Daf3 die geweihte Leier des Dichters nicht um Fiirstenlob

43




buhlt, wird durch ihn ebenso zur gingigen Formel der Dichtung wie
frither die Devotion des héfischen Dichters vor jedem Héherge-
stellten. Die Zeit hofischer Anspriiche an den Dichter ist vorbei,
und der Dichter ist es jetzt, der Anspriiche auf einen «Jupiterkul-
tus» zu stellen beginnt, wie der Weimarer Prinzenerzieher Knebel
ironisch iiber Klopstock am Hofe gesagt hat?3. Statt der hofisch-
heroischen Form ist biirgerliche Innerlichkeit maBgebend, und
auch der Hof beginnt zu verbiirgerlichen.

Sofern jeder Bildungswillige in das Bildungspublikum hinein-
wachsen kann, gehéren ihm potentiell alle an, und tatsichlich
drangen im Verlauf des 18. Jahrhunderts immer neue Leser-
schichten nach. 1791 erklarte Wieland, auf eine Frau, die vor fiinf-
zig Jahren stark las, kdmen heute hundert?. Aber auch die
Lesegewohnheiten #nderten sich grundlegend. Bis tief ins
18. Jahrhundert las die Mehrzahl selbst der Gewohnheitsleser im-
mer wieder dasselbe Buch: die Bibel, oder eine kleine Anzahl von
Biichern, die als Autorititen galten: Gesangbuch, Katechismus,
Andachtsbiicher, antike Klassiker. Auch auf moderne Autoren
konnte sich diese Praxis erstrecken. So berichtet Goethe in Dich-
tung und Wahrheit von einem Frankfurter Hausfreund Rat Johann
Kaspar Schneider, der jahrlich in der Karwoche Klopstocks Mes-
siade durchlas, obwohl er sonst wenig Lektiire trieb?. Charakte-
ristisch war aber die durch das aufkommende Zeitungswesen be-
giinstigte Entwicklung zur ausgebreiteten Lektiire zahlreicher
verschiedener Werke, die damit freilich an Verbindlichkeit verlo-
ren. Es kann zur Skepsis gegen das Buch, vor allem im Sturm und
Drang, kommen; Goethe etwa hofft in einem Brief an Johann
Gottfried Roderer vom Herbst (7) 1773 auf die «iungen warmen
Seelen, die im Schlamme der Theorien und Literaturen noch nicht
verlohren sind . . .». In diesem Sinne hat man sagen konnen, die
Aufklirung, mehr als alle friiheren Zeiten eine Epoche der Biicher,
habe die Autoritiat des Buches erschiittert?6.

Mit dem Aufstieg des Biirgertums und der geistigen Emanzipa-
tion wachsen auch seine Bediirfnisse nach weltlicher Kultur, nach
schongeistiger Lektiire. Kennzeichnend ist die Entstehung und
Verbreitung belletristischer Musenalmanache aus einem alteren
Almanachtypus, der vorwiegend Kalendernotizen, astrologische
Beitriage, Prophezeiungen, Hof- und andere Nachrichten enthielt.
1740 betrigt der Anteil religioser Erbauungsschriften an der deut-
schen Buchproduktion 19 Prozent, der des schongeistigen Schrift-

44



tums erst 5,8 Prozent. 1800 hat sich das Verhiltnis mehr als umge-
kehrt2?. Freilich sind die Uberginge flieBend; man denke nur an
Klopstocks Messiade, das Epos von der Erlosung. An einem sol-
chen Ubergang stehen auch kleinere Geister, so Herders Mohrun-

er Forderer, der Pfarrer SpBasSTIAN FRIEDRICH TRESCHO
(1733-1804). Jakob Michael Reinhold Lenz hat das Gleiten von
der Erbauungs- zur weltlichen Literatur sehr hiibsch beschrieben:
«Vor alten Zeiten schrieben die Prediger Postillen; als der Postillen
zu viel waren, ward dariiber gelacht und gespottet, da setzten sie
sich auf ihre Kirchhofe (die mehrsten Male freilich nur in Gedan-
ken) und lasen den unsterblichen Englinder, den erhabenen
Young. Da erschienen Christen bei den Gréabern, Christen in der
Einsamkeit, Christen am Morgen, Christen am Abend, Christen
am Sonntage, Christen am Werktage, Christen zu allen Tagen und
Zeiten des Jahrs. Die Buchhindler wollten deren auch nicht mehr,
und warum sollte ein Prediger nicht auch durch Romanen und
Schauspiele niitzen konnen, wie durch Predigten und geistliche
Lieder? Der Nutzen miifite noch weit groBer sein, weil dergleichen
Biicher in weit mehrere Hiande kommen, weit begieriger gelesen
werden, wenn es dem Verfasser an Witz nicht mangelt und —28.»
Noch der Theologe GorrHARD LUDWIG THEOBUL KOSEGARTEN
(1758-1818), der sich von Klopstocks Seraphik iiber Vossens
Idyllik bis zur Romantik jeder literarischen Zeitstromung tiberliel
— Ernst Moritz Arndt war Lehrer in seinem Hause —, gehort der
Substanz nach in diesen Ubergangsbereich zwischen Erbauung und
weltlicher Literatur, der bis tief ins 19. Jahrhundert eine wichtige,
wenn auch auf dem Riickzug befindliche Erscheinung in der geisti-
gen Physiognomie der Epochen bleibt.

Auch in anderer Hinsicht dndert sich der Lesestoff. Jung-Stilling
(geb. 1740), Sohn eines Schulmeisters und Handwerkers, hat er-
Zzihit, er habe in seiner Jugend Volksbiicher wie Eulenspiegel, Kai-
ser Octavianus und Reineke Fuchs wohl hundertmal gelesen®®. Im
Elternhaus von Ernst Moritz Arndt (geb. 1769), bei freigelassenen
Bauern, wurde aus Millers Erfolgsroman Siegwart vorgelesen.
Der Schriftsteller Johann Gottfried Seume erzéhlt von seinem
1775 verstorbenen Vater, der ein Bauer in der Gegend von Leipzig
und WeiBenfels war: «Er wuBte, ich weiB nicht wie, die meisten
Stellen unserer damals neuesten Dichter, und Biirgers Weiber von
Weinsberg erinnere ich mich zuerst von ihm gehort zu haben, mit
Varianten bei miBlichen Stellen, deren sich vielleicht kein Kritiker

45




hitte schamen diirfen. Woher er das alles hatte, weif3 ich nicht, da
er wenig las und wenig Zeit dazu hatte3!.» Von Gellert wissen wir,
daB ein armer Bauer im Anfang eines strengen Winters «aus
Dankbarkeit fiir das Vergniigen, das ihm Gellerts Fabeln gemacht
hatten», einen Wagen voll Brennholz vor seine Wohnung fuhr und
ihn ersuchte, dasselbe als Zeichen seiner Erkenntlichkeit aufneh-
men zu wollen32, Freilich waren solche Bauern eine Ausnahme;
vor allem in den Stidten saf das Publikum. Leihbibliotheken und
Lesegesellschaften schossen allerorts auf. Das Erbe der eher ho-
fisch orientierten barocken Sprachgesellschaften tibernehmen im
18. Jahrhundert biirgerliche literarische Vereinigungen, die auf-
klarerische Kritik an der Literatur und an Mifistdnden des Ge-
meinwesens zu verbreiten suchen. Die wichtigsten entstehen in
Leipzig, Hamburg und Ziirich. Gottfried Keller gibt im Landvogt
von Greifensee ein humoristisch getontes, aber treffendes Bild
dieser staatsbiirgerlich-literarischen Bestrebungen eines pa-
trizischen Biirgertums im Ziircher Kreis Johann Jakob Bodmers,
neben dem fiir die Schweiz noch die berithmte Helvetische Ge-
selischaft, 1761 in Schinznach zur Forderung des Schweizerischen
Nationalgefiihls gegriindet, genannt werden muB3.

So bildet sich langsam eine literarische Offentlichkeit — am be-
sten sichtbar vielleicht im deutschen Theater, dem deshalb die be-
sondere Aufmerksamkeit der Dichter gehort. Aus elenden, her-
umziehenden Komodiantentrupps soll ein deutsches National-
theater entstehen, wie es sich fiir eine grofe, gebildete Nation
gehort: Ausdruck biirgerlicher Gesittung und Gemeinsamkeit,
eine «moralische Anstalt» (Schiller), Schule des Gefiihls und der
praktischen Lebensweisheit, Kanzel der Kritik und der Diskussion
Sffentlicher Zustinde, die im absolutistischen Staat weithin nur im
Medium der Kunst angeriihrt werden diirfen, eine weltliche Kir-
che. Diese groBe Sehnsucht verbindet so verschiedene Geister wie
Gottsched, Klopstock, Lessing, Mozart und Schiller, und sie fiihrt,
nach schweren Fehlschligen, zu einer bedeutenden Theaterkultur,
wie sie in der Schweriner Schauspielerakademie des berithmten
Schauspielers KoNraD ExkHOF (1720-1778), in den stehenden
Theatern von Gotha, Mannheim, Weimar, Wien oder Berlin in den
letzten Jahrzehnten des Jahrhunderts vor uns steht. Hervorra-
gende Prinzipale und Schauspieler des aufstrebenden deutschen
Theaters waren JoHANN FRIEDRICH SCHONEMANN (1704-1782), der
aus der Schule von Caroline Neuber, der Verbiindeten Gottscheds,

46



hervorging, KoNrap ERNST ACKERMANN (1712 [107}]-1771),
Schiiler Schonemanns, und dessen Stiefsohn FriEDRiCH LUDWIG
ScHRODER {1744-1816), wie der etwas jiingere August Wilhelm
Iffland (1759-1814), der im Zusammenhang der Klassik gewiir-
digt werden wird, selbst ein Theaterschriftsteller. Besonders
Schréder ist eine auffillige Erscheinung: Nach abenteuerlicher, bis
ans Kriminelle streifender Jugend wurde er vom Balleitdnzer und
Komiker in der Tradition der Stegreifkomodie zum groBen Cha-
rakterdarsteller des literarischen Theaters, der in der Sturm und
Drang-Zeit Shakespeare auf der deutschen Bithne durchsetzte. Als
Theaterleiter in Hamburg und am Wiener Burgtheater gab er lite-
rarische Impulse: ein Preisausschreiben auf ein deutsches Origi-
nalschauspiel 1775 lockte Friedrich Maximilian Klingers Zwillinge
und Johann Anton Leisewitz’ Julius von Tarent hervor. Aulerdem
war Schrisder einer der fithrenden deutschen Freimaurer seiner

Zeit.

Das Ideal des freien Schriftstellers und seine Proble-
matik

Mit der beginnenden Breitenwirkung der Literatur erlangt das
Buch eine ganz neue Bedeutung als Handelsobjekt. Das Verlags-
wesen bliiht auf, gefordert durch bedeutende Verleger wie Georg
Joachim Gdschen, Johann Friedrich Cotta, Philipp Erasmus Reich
oder Friedrich Perthes. Ein schriftstellerisch titiger Verleger war
FriepRICH Nicovral (1733-1811) in Berlin, der, mit Lessing und
Mendelssohn befreundet, Kulturpolitik im Sinne der Aufklirung
trieb und auch selbst schriftstellerisch tatig geworden ist. Die von
ihm als Rezensionsorgan begriindete Allgemeine Deutsche Biblio-
thek ist von 1765—1806 erschienen und war lange Zeit tonange-
bend. Sie sollte eine fortlaufende Ubersicht iiber das gesamte an-
spruchsvolle Schrifttum in Deutschland geben. Vorangegangen
war seit 1757 die Bibliothek der schinen Wissenschaften und der
freyen Kiinste. Zeitlich noch weiter zurlick reichen die bis heute er-
scheinenden Gotingischen Anzeigen von gelehrten Sachen, zeit-
weilig unter der Leitung Albrecht von Hallers, wihrend die 1785
begriindete Allgemeine Litteraturzeitung, spiter unter Konkurrenz
der Allgemeinen Jenaischen Litteraturzeitung, zum wichtigsten kri-

47




tischen Organ der Klassik wurde. Infolge des wachsenden Buch-
marktes steigt auch die Zahl der Schriftsteller sprunghaft. 1773 hat
Deutschland etwa 3000 Autoren, 1787 bereits doppelt so viel*>.
Der Satiriker Georg Christoph Lichtenberg spottet, es gebe zuver-
lassig in Deutschland mehr Schriftsteller, als alle vier Weltteile zu
ihrer Wohlfahrt nétig hitten,

Zur Autorschaft gehort das Honorar. Im 16. und 17. Jahrhun-
dert gilt Biicherschreiben noch als nobile officium. Dichten ist eine
Beschiftigung fiir MuBestunden; der preulische Hofdichter und
Diplomat von Canitz wird von seinem Herausgeber Konig ge-
rithmt, weil er noch auf demjenigen Stuhle dichtete, «auf welchem
andere Leute am wenigsten mit dem Kopfe zu arbeiten pflegen»?5.
Der arme bezahlte Kasualdichter wird als Buchladen-Poet verach-
tet. In der Aufklirung dndert sich das. Die Zahlung von Honoraren
wird {iblich und gesellschaftstahig, der Beruf des freien Schriftstel-
lers entsteht. Wieland und Lessing versuchen zeitweilig, vom
Ertrag ihrer Biicher zu leben, und tragen sich, dhnlich wie Klop-
stock, mit Projekten zur materiellen Besserstellung der Autoren.
Die Subskription als eine Art Sammelpatronage gewinnt Bedeu-
tung. An die Stelle des einen Mazens tritt, wie es in Friedrich Hein-
rich Jacobis Subskriptionsankiindigung fiir Wielands Agathon
heiBt, die Vielzahl der «Guten und Edeldenkenden», denen 1m
mitgedruckten Subskribentenverzeichnis Gelegenheit geboten
wird, «sich als Beforderer der Kiinste und als Verehrer eines gro-
Ben Mannes dffentlich zu zeigen»36. Bei alledem entsteht auch ein
neues Ethos des Schriftstellers. Der Dichter des Barock sagt in sei-
ner Dichtung einen kollektiven geistigen Gehalt der Gesellschaft
aus. Der Dichter der Aufkldrung wird Bahnbrecher zur Wahrheit
und Schénheit, und in diesem Range muf er frei und unabhiingig
sein. Naht sich in barocken Widmungen und Buchvorreden der
Autor voll Devotion hochmégenden Génnern, so wendet er sich
nun ven gleich zu gleich an sein Publikum, wenn er es nicht vor-
zieht, ohne Vorrede an die Offentlichkeit zu treten und die Lei-
stung fiir sich sprechen zu lassen. Klopstocks priesterhaftes Selbst-
gefithl, das an Stefan George oder Rilke erinnert, Lessings
Protestantismus des geistigen Verhaltens, der ihn zum kritischen
und produktiven Selbstdenker macht, Wielands Ironie, hinter der
sich innere Verletzlichkeit verbirgt, sind nur verschiedene Aulle-
rungsformen dieses neuen Anspruchs. Auch wenn die meisten
Autoren neben ihrer Schriftstellerei einen biirgerlichen Beruf

48



ausiiben, wird es doch allméhlich selbstverstandlich, daB die litera-
rische Produktion den ganzen Menschen fordert.

Aus der neuen Situation des Schriftstellers entspringen aber
auch neue Probleme. Da ein Urheberrecht zum Schutze des geisti-
gen Eigentums noch nicht ausgebildet ist, bringt der Aufschwung
des Verlagswesens zugleich eine Bliite des unberechtigten Nach-
drucks mit sich, der die Autoren umihre Honorare betriigt. Lessing
tiithrt am Ende der Hamburgischen Dramaturgie einen besonders
heftigen Angriff auf diesen MiBstand, der weithin ein Gegenstand
der Satire war. Besonders erfolgreiche Nachdrucker waren Ch. G.
Schmieder in Karlsruhe, 1. G. Fleischhauer in Reutlingen und
Johann Thomas Trattner in Wien (1717-1798), der 1764 sogar in
den Adelsstand erhoben wurde. So sehr der Nachdruck Autoren
und rechtmiBige Verleger schidigte, trug er doch durch Preisun-
terbietung der damals noch recht teueren Biicher zur Verbreitung
der Werke bei, trieb allerdings auch die Preise der rechtmiBigen
Ausgaben hoch.

Die materiellen Ertrige der Schriftstellerei waren bei alledem
noch ziemlich bescheiden; Walter Scott soll in drei Jahren mehr
verdient haben als Goethe in seinem ganzen Leben, und dabei er-
zielte Goethe ungewohnlich hohe Honorare?”. So muBten Klop-
stock wie Lessing und Wieland auf die Dauer bei Hofe materiellen
Riickhalt suchen. «Die Autoren leben von den Brosamen, die von
des reichen Herrn Tische fallen, wie die Hiindlein, und dann wollen
sie [die Verleger] noch knausern», verspottet Herder seinen Ver-
leger Hartknoch. Der Weimarer Verleger FRIEDRICH JUSTIN
BerrucH (1747-1822), hervorgetreten als Ubersetzer des Don
Quixote aus dem Spanischen (1775-76), wird 1800 von dem repu-
blikanischen Journalisten Andreas Georg Friedrich Rebmann als
«der reichste Pfriindenbesitzer in der deutschen Gelehrtenrepu-
blik» angegriffen: «ihm gehoren einmal die ergiebigen Doménen
der Allgemeinen Literatur-Zeitung, des Modejournals und des
Journals London und Paris; nebenbei erindiistriert er sich fast Fiir-
stentiimer —3%.» Goethe berichtet in Dichtung und Wahrheit, wie
nach dem Erfolg des Gétz, der sich finanziell allerdings wegen eines
Nachdrucks nicht auszahlte, ein Buchhandler ihn besuchte, «der,
mit einer heiteren Freimiitigkeit, sich ein Dutzend solcher Stiicke
ausbat, und sie gut zu honorieren versprach» — das Ritterdrama als
halbindustrieller Markenartikel*®. Etwas weniger brutal, aber doch
noch deutlich genug zeigt sich der Marktbezug des Schriftstellers

49




in der Einrichtung des Theaterdichters, der gegen ein fixes Hono-
rar eine bestimmte Anzahl von Stiicken in einer bestimmten Zeit
zu liefern gehalten war; Schiller oder Friedrich Maximilian Klinger
haben zeitweilig solche Vertriige gehabt.

Mit dem beginnenden literarischen Betrieb zeigen sich eben
auch alsbald dessen Schattenseiten. «Der Herbst ist vor der Thir;
Die Kinder wollen gekleidet seyn; Die Frau spricht von einem
neuen Pelzmantel; Man will sich auch sein Holzvorrdthchen auf
den Winter machen; Stehlen darf man nicht; Zu betteln, oder etwas
auf Pranumeration herauszugeben, und dabey seine Freunde und
Génner zu misbrauchen, schimt man sich — Und doch braucht man
Geld — Also sucht man einen Verleger, und wenn Dieser gut be-
zahlt, und die Finger nicht lahm sind; so schreibt man ein Biandchen
voll, und streicht dafiir ein billiges Honorarium ein — Kaufe und
lese dann, wer lesen kann und willl» So 148t sich der Fretherr von
Knigge in der Vorrede zum Dritten Teil der Geschichte Peter Clau-
sens vernehmen®'. HeLFRICH PETER STURZ (1736-1779) aus dem
Klopstock-Kreis, ein Meister der essayistischen Prosa, der durch
ein biirgerliches Trauerspiel Julie (1767) und eine Abhandlung
iiber die Todesstrafen mit dem Bekenntnis einer Kindsmdrderin
(1776) hervorgetreten ist, ironisiert in seinem Brief eines Verlegers
die Kommerzialisierung des Geistes, von der auch Nicolai in sei-
nem Pfarrer-Roman Sebaldus Nothanker ein diisteres Bild gibt.
Wieland klagt in den Briefen an einen jungen Dichter iiber die lite-
rarische Mode- und Cliquenwirtschaft, iiber die Anonymitit und
Kritiklosigkeit des Publikums. «Das Werk, worin sich Ihre ganze
Seele abgedriickt hat», wird durch «Fabrikware» verdrangt. Der
Dichter, der stirker als im traditionsgebundenen Barock zur Ein-
formung seiner gesamten Personlichkeit in das Werk tendiert, fiihlt
sich von der Masse unverstanden, ja, er wird sich selbst zur frag-
wiirdigen Existenz, denn auch das Berufsideal des freien Schrift-
stellers ist in sich zwiespiltig: Der Dichter braucht zwar seine ganze
Kraft, um zu schreiben, aber indem er seine ganze Kraft an das
Werk wendet, verliert er auch an Lebensnihe und Welterfahrung,
gerit er in die Gefahr, zum Literaturspezialisten zu verkummern:
die Tasso-Problematik Goethes. «Man frage doch unsre jungen
Herrn, die uns so freigebig mit Dramen und Begebenheiten be-
schenken, wie weit sich ihre Reise durch das Leben erstrecke, wie-
viel sie davon durchgeschlendert, wie vieles sie besucht und begafft
haben! Ob’s nicht alles von Horensagen, ob’s nicht alles gelesen

50



ist!» So fragt Goethes Freund Johann Heinrich Merck 1777 in sei-
nem Essay Uber den Mangel des epischen Geistes in unserm lieben
Vaterland die «Sekte der Empfindsamkeit und des Geniewe-
sens» 42,

Mit der Verbreiterung des Marktes wird die stindische Spaltung
der Literatur, die aus dem Barock gelaufig ist, zu einer qualitativen
nach geistigem und #sthetischem Anspruch. Die Trivialliteratur,
auf die Erwartungen eines Massenpublikums zugeschnitten, iber-
trifft in ihrer Wirkung bei weitem exklusive Werke mit hohem
Anspruch. Iffland und Kotzebue, nicht Schiller und Goethe be-
herrschen die Biihnen der klassischen Zeit, und ein Buchhéndler
aus der Provinz, Ludwig Christian Kehr, der seit 1797 in Kreuz-
nach titig war, berichtet sarkastisch: «Mit der Leihbibliothek hatte
ich es teilweise nicht getroffen, und es mogen sich andere in dhnli-
chen Fillen eine Lehre daraus nehmen. Ich hitte ndmlich zuvor
mein Terrain studieren und den Geschmack des Publikums, auf das
ich rechnen muBte, kennenlernen sollen, ehe ich zur Wahl der
Biicher schritt. Das tat ich aber nicht, denn ich glaubte, den
(Geschmack leiten zu kdnnen, was mir aber, besonders anfangs,
nicht gelingen wollte. So beging ich die Unklugheit, unsere alten
klassischen deutschen Schriftsteller, Gleim, Kleist, Uz, Michaelis,
Rabener, Ramler, Gellert, Hagedorn, Holty, Cramer, Klopstock,
Lessing, Wieland, Lichtenberg usw. aufzunehmen, ferner die
neuen Archenholz, Goethe, Schiller, Falk, Pfeffel, Salis, Matthis-
son, Tieck, Tiedge usw. und eine Menge von Reisebeschreibungen
und geschichtlicher Werke. Aber man wollte nur Romane lesen,
besonders Ritterromane, welche damals an der Tagesordnung wa-
ren, wie denn die Geistergeschichten von Spiel, und Cramers
Werke, unter secinem Birnbaum geschrieben, so stark verlangt
wurden, daB ich mehrere Exemplare davon aufstellen muBte, wih-
renddem die obengenannten Schriftsteller mit Staub bedeckt wa-
ren. Jetzt kannte ich meine Leute, und von nun an sorgte ich mehr
tiir ihren Geschmack*3.»

Zu den allgemeinen Schwierigkeiten treten in Deutschland be-
sondere, die mit der politischen und sozialen Situation zusammen-
hingen. Die Zersplitterung in Klein- und Mittelstaaten hemmt die
Ausbildung einer aligemeinen Literatursprache, verweigert der
Dichtung die groBen nationalen Gehalte, bannt die Dichter in ein
Winkeldasein: «Indem der Deutsche schreiben muf}, um Professor
zu werden, geht der Englinder zur See, um Erfahrungen zu sam-

51




meln», wie Justus Méser, der Freund der Stiirmer und Drénger,
sagt. Trotz allem waltet im ganzen Jahrhundert ein leidenschaft-
licher Wille zur Uberwindung des Provinzialismus in Deutschland,
und der Weg von Gottsched zu einer Klassik von weltweiter Wir-
kung am Ende des Jahrhunderts zeigt, wie die Enge der Verhalt-
nisse auch zu einer Konzentration aller Krifte im Geistigen fithrt,
die unter giinstigeren duBeren Bedingungen vielleicht starker im
politischen oder 6konomischen Feld Ausdruck gesucht hitten.

Biirger und Adlige als Sujets

Mit wachsendem SelbstbewuBtsein des Birgertums will es seine
Sphire auch literarisch ernstgenommen sehen. Wihrend das
Barock die Tragodie und den Roman hohen Stils Fiirsten und
Adeligen vorbehielt und das Biirgertum sowie die unteren sozialen
Schichten auf die Komodie und den Schelmenroman beschrénkte,
verwischen sich jetzt die Grenzen. In England, wo die Emanzipa-
tion des Biirgertums am weitesten fortgeschritten ist, entsteht der
seridse biirgerliche Roman Samuel Richardsons und als dessen
Entsprechung im Felde des Dramas das buirgerliche Trauerspiel.
Es erweitert den Umbkreis des Tragddienpersonals um den Biirger
als Helden mit der Begriindung, die Gattung gewinne so eine gro-
Bere Allgemeinverbindlichkeit. In Frankreich, wo sich die klassi-
sche Tradition der héfischen Tragddie als iibermichtig erweist,
etabliert die Komédie als Comédie larmoyante, zu deutsch «rith-
rendes Lustspiel», ein teils heiteres, teils sentimentales Bild der
biirgerlichen Welt, und die entsprechende Verdnderung vollzieht
sich mit dem Schelmenroman, der urspriinglich die Schlechtigkeit
des Bestehenden radikal satirisch als Zeichen der Schlechtigkeit
der Welt iiberhaupt gedeutet hatte. Er wird in biirgerlicher Hal-
tung weltoffen. Der humoristische Roman der Renaissance — Don
Quijote mit seinem Abgesang auf das Rittertum, auch Rabelais’
Gargantua und Pantagruel mit seinem den Menschen doch beja-
henden universalen Spott, in dessen Wendung gegen sich selbst
und das Publikum der Erzihler als Subjekt heraustritt, werden neu
rezipiert. Bei alledem entstehen die Misch- und Neuformen des so-
genannten mittleren Romans, die insgemein aus dem traditionel-
len, standisch verankerten Schema ausbrechen, sei es, indem sie

52



den adligen Helden seiner Vorbildlichkeit berauben oder mit biir-
gerlichen Gesinnungen ausstatten, sei es, indem sie den
biirgerlichen Schelm aufwerten und ihm menschliches Gewicht ge-
ben. Diese Entwicklung bahnt sich in Deutschland im spétbarok-
ken Trivialroman an und vollzieht sich in England und Frankreich
auf hohem literarischem Niveau, so etwa im franzosischen Sitten-
roman des Abbé Prévost d’Exiles (1697-1763; Histoire du cheva-
lier des Grieux et de Manon Lescaut) oder Marivaux’ (1688-1763).

Bei der Darstellung des Biirgerlichen geht es zunédchst um die
Konsolidierung und Propagierung von Werten der Menschlichkeit
und des Gemiits, in denen der Biirger sich dem Adligen gleichstellt;
die Figuren des biirgerlichen Trauerspiels konnen deshalb durch-
aus dem Adel angehoren, wenn nur ihr Lebensstil biirgerlich ist:
so schon der «Sir» Sampson in Miss Sara Sampson von Lessing,
dem ersten deutschen biisgerlichen Trauerspiel. Ein intimer Bezirk
der Familie und der Familiaritat tritt meist deutlicher vor Augen
als die Berufswelt, bis dann — etwa mit Lessings Emilia Galotti -
der so zu sich selbst gekommene Stand in seiner Konfliktlage zum
Hof dargeboten wird. Héufiger als die meist utopische Ziige tra-
gende Etablierung des Helden als Reformators des Hofes — so in
Wezels Herrmann und Ulrike — ist der Riickzug aus der grofien
Gesellschaft in kleine Liebes- und Freundschaftsbiinde, oft auf
dem Lande: im Bereich des Dramas etwa in Minna von Barnhelm,
als Tendenz bei Graf Appiani, Graf Egmont, Karl Moor, Bourgo-
gnino in Fiesco, Max Piccolomini; im Bereich des Romans in Gel-
lerts Schwedischer Grifin, Pleils Geschichte des Grafen von P.,
Knigges Peter Clausen, Goethes Werther u. 6.

Der Verklirung des Hofes hatte der spanische Jesuit BALTHASAR
GraciaN (1601-1658) schon im Barock das diistere, gemeineuro-
paisch rezipierte Bild hofischer Bosheit und Intrige entgegenge-
stellt, denen der Hofmann mit standigem Mifitrauen, in gespannte-
ster Selbstbewahrung begegnen miisse. Die Kritik des Hoflebens
aus der Innensicht geht im 18. Jahrhundert in die Kritik von auflen
iiber. Dabei werden die Standefronten zuerst als moralische Fron-
ten bewuBt; die Kritik richtet sich schirfer gegen den Umkreis des
Fiirsten als gegen diesen selbst, der hiufig sogar ausgespart wird.
Der Biirger definiert sich weniger durch seine soziale Stellung,
mehr durch seine Moralitit im Verhdltnis zu aristokratischer
Unmoral. Der adelige Verfiihrer biirgerlicher Unschuld ist eine
Lieblingsfigur der Dichtung. «— mit Buhlschaften dien’ ich nicht!

53




Solang der Hof da noch Vorrat hat, kommt die Lieferung nicht an
uns Biirgersleut’!» begehrt in Kabale und Liebe der alte Musikus
Miller gegen den Prisidenten auf*s, und sogar der vom Schelmen-
roman herkommende Heldentypus in seiner moralischen Frag-
wiirdigkeit kann sich bei Hofe noch als Unschuldskind erweisen ~
so Knigges Peter Clausen. Goethe schildert diese Zeitstromung mit
ihren Ausldufern zur Trivialdramatik in Dichtung und Wahrheit
ironisch: «Von dieser Zeit an withite man die theatralischen Bose-
wichter immer aus den hoheren Standen; doch mufite die Person
Kammerjunker oder wenigstens Geheimsekretér sein, um sich
einer solchen Auszeichnung wiirdig zu machen. Zu den allergott-
Josesten Schaubildern aber erkor man die obersten Chargen und
Stellen des Hof- und Ziviletats im AdreBkalender, in welcher vor-
nehmen Gesellschaft denn doch noch die Justitiarien, als Bose-
wichter der ersten Instanz, ihren Platz fanden»*¢: Die untergeord-
neten Intriganten, Wurm etwa in Kabale und Liebe, sind
korrumpierte Blrger.

Gerade weil das Biirgertum dazu neigt, seine Ideale und Nor-
men nicht als schichtenspezifisch, sondern als allgemein-verbind-
lich zu formulieren — von hier aus gewinnen Schlagworte wie
Menschlichkeit, Humanitit, ihre Durchschlagskraft —, konnen
Adel und Hof nicht nur am MaBe des Biirgertums gemessen und
von ihm aus kritisiert werden; sie konnen umgekehrt auch als Tra-
ger biirgerlicher Zielvorstellungen Verwendung finden — zum mo-
ralisch bosen Adeligen gehort als Pendant der aufgeklarte, im bir-
gerlichen Sinne moralisch gute. Einmal ist hier ein wichtiges
Phinomen der gesellschaftlichen Wirklichkeit der Zeit erfalt, die
eben den verbiirgerlichten Adeligen ebenso kennt wie den aufge-
klarten Absolutismus oder die verbiirgerlichten Musenhofe etwa
in Kopenhagen, Weimar, Darmstadt, Karlsruhe. Es gehort zum
Bild Deutschlands im 18. Jahrhundert, daB auch politisch extreme
Aufklirer Riickhalt bei deutschen Aristokraten fanden — so der
Journalist Wilhelm Ludwig Wekhrlin beim Fiirsten Ernst von Oet-
tingen-Wallerstein, der Ifluminat Adam Weishaupt beim Herzog
Ernst von Gotha, der Journalist und Deklamator KarkIgnaz Geiger
beim Grafen von Erbach®”. Es findet sich in Deutschland sogar ein
Herzog, namlich Friedrich Christian zu Schleswig-Holstein
(1765-1814), der fiir die Abschaffung des Erbadels eintritt und
mit der Franzésischen Revolution sympathisiert*®. Damit ist aber
noch nicht hinreichend erklirt, wieso aufgeklirte Herrscher, auf-

54



geklirte Aristokraten eine geradezu zentrale Stellung in der biir-
gerlichen Literatur des 18. Jahrhunderts einnechmen kénnen — von
dem adeligen Tellheim, der mit seinem biirgerlichen Wachtmeister
Werner befreundet ist, und Minna von Barnhelm, die den aristo-
kratischen Ehrenkodex relativiert, iiber den Grafen Appiani, den
Sultan Saladin, den Grafen Moor, der die Republik herstellen will,
Ferdinand von Walter, Don Karlos, Konig Thoas, den Grafen
Egmont, Gotz von Berlichingen, Marquis Posa bis hin zu Sarastro
und Bassa Selim.

Die Funktionen, die solchen Projektionsfiguren biirgerlicher
Idealvorstellungen zugewiesen werden, sind mannigfaltig. Es wird
mit ihnen, etwa in Vossens Idylle Die Freigelassenen, Propaganda
fiir eine Reform von oben gemacht, die von unten nicht durchge-
setzt werden kann — hier liegt eine Analogie zur Ideologie des auf-
geklidrten Absolutismus vor, der viel fir das Volk, aber nichts
durch das Volk tun wollte. Aufgekldrte Adelige haben weiter die
Funktion, die Uberparteilichkeit biirgerlicher Ziele zu demon-
strieren. Wenn der Major von Walter die allgemeinmenschlichen
Rechte des Herzens gegen den Adelsbrief ausspielt, hat das eine
doppelte Uberzeugungskraft. Adelsfiguren wie Gotz von Berli-
chingen schlieBlich haben historischen und sozialen Spielraum zur
Darstellung biirgerlicher Lebensideale wie der allseitigen Ausbil-
dung der Personlichkeit — noch Wilhelm Meister sieht sie als
Adelsvorrecht an— und zur Herstellung von Offentlichkeit und po-
litischer Praxis, die dem Biirgertum der Zeit versagt sind.

Dabei zeigt sich an G6tz von Berlichingen oder Ferdinand von
Walter auch, daB literarische Darstellungen hohen Ranges die
Projektion an die Realitidt ankniipfen; bei G6tz von Berlichingen
etwa wird in der Ausfaltung des Spielraumes schon dessen tragi-
sche Zerstorung exponiert, so daB hier prozessual ausgewickelt er-
scheint, was als Entwicklungshemmnis in der realen Situation der
Zeit in dumpfer Zustindlichkeit verhiillt bleibt; bei Ferdinand von
Walter wird im biirgerlichen Programm des adeligen Helden ein
héchst aristokratischer Verfiigungsanspruch sublimiert, so daf3 der
Idealgestalt des Adeligen zugleich seine Kritik eingezeichnet ist.
Noch ein anderes ist die spielerisch-mérchenhafte Verwendung des
ritterlichen Stoffbereiches, bei der die Diskrepanz zwischen ritter-
licher Staffage und biirgerlichem Weltbild ironisch zur Geltung ge-
bracht wird. Nur auf der Trivialebene — etwa in der sich an den
Erfolg des Gétz anheftenden Schauer- und Ritterdramatik — wird

55




eine unverbindliche, lediglich kontrastierende Welt entworfen, in
der sich der biirgerliche Stubenhocker im Blick auf die Schattenge-
stalten einer ganz anderen, heroischen Tatwelt von der Enge und
Prosa seines Lebens erholt. Immerhin féllt noch bei der hochironi-
schen Schilderung der theatralischen Lesegesellschaft in Wilhelm
Meister, die sich an Punsch und Ritterdramatik berauscht, das
Stichwort von der «Treuherzigkeit, Rechtlichkeit und Redlich-
keit» sowie der «Unabhingigkeit der handelnden Personen».
«Jedermann war von dem Feuer des edelsten Nationalgeistes ent-
ziindet» — ein patriotisches Pfingstfest ganz anderer Art, als es
Friedrich Karl von Moser in seiner Schrift Von dem deutschen
National-Geist vorschwebte?®.



Das Leitbild der Antike

Noch wichtiger als die Epoche des Mittelalters oder die germani-
sche Zeit, in die Klopstock und die Bardendichter ihre Wunschwelt
entwerfen, ist fiir das geistige Leben des 18. Jahrhunderts die
Antike. Thre literarische Aneignung, die sich in der Anakreontik,
in der Aufnahme der antiken Odenform und in der Idyllendichtung
GeBners anbahnt und iiber Winckelmann schlieBlich zur deutschen
Klassik hinfithrt, ist in einem groBen kulturgeschichtlichen Zusam-
menhang zu sehen: Bleibt im Mittelalter die Antikentradition dem
christlichen Weltbild ein- und untergeordnet, so wird sie mit
Humanismus und Renaissance zu einer Dominante in dem
Bezugssystem, innerhalb dessen die kulturelle Selbstverstandigung
und Selbstdeutung der Epochen sich vollzieht. Dabei entwickelt
jede Epoche ein neues, veriandertes Antikenbild. Das Barock halt
sich an die imperiale romische Antike. Literarische Vorbilder
sind die romische Stoa, die Tragodie des Seneca, die romi-
schen Rhetoren, wihrend das Vorbild der griechischen Tra-
godie, die in der Renaissanceschopfung der Oper erneuert werden
sollte, in der glanzvollen barocken Geschichte der Gattung langst
verblaBtist. Das Antikenbild ist heroisch-politisch oder, wie in den
Gedichten Gryphius’ und noch in den Veduten Giovanni Battista
Piranesis, heroisch-elegisch. Die Vereinigung von Buch und
Schwert bei Julius Caesar oder Marc Aurel gibt ein Modell fiir den
Barockhof in seinem kulturellen und politischen Anspruch. Das
antike Reiterstandbild Marc Aurels ist ein Fixpunkt fir die
Herrscherdarstellung in Renaissance und Barock. Die an der ro-
mischen Antike orientierte Palastarchitektur des Renaissancear-
chitekten Andrea Palladio bleibt im gesamten 18. Jahrhundert
maBgeblich fiir herrschaftliche Bauwerke. Diese romische Ori-
entierung ist wieder bestimmend fiir die Franzosische Revolution,
nun aber in republikanischer Wendung: Brutus statt Caesar. Auch
Deutschland im 18. Jahrhundert kennt diese Leitbilder: Goethe
plante eine Caesar-Tragodie, und Schiller war der romischen
Antike nahe. Caesar, Brutus sind Leitsterne Karl Moors. Von Gott-
sched bis Goethe ist die lateinische Literatur mit Vergil und Horaz
selbstverstindlicher Besitz. Friihklassizismus und Zopfstil bezie-
hen sich auf die hellenistische Epoche in Griechenland und ltalien

57




mit ihrer urbanen Kultur, wie sie sich etwa im pompeianischen
Stil der Wandmalerei spiegelt.

Entscheidend aber wird fiir die Antikenrezeption des 18. Jahr-
hunderts in Deutschland die griechische Antike der klassischen
Zeit, und das ist um so erstaunlicher, als die materialen Zeugnisse
dieser Kultur damals in Deutschland noch sehr selten waren — in
Ermangelung von groferen und originalen Denkmalen spielten
Gemmen und Miinzen sowie Gipsabgiisse von Plastiken, etwa im
berithmten Antikensaal zu Mannheim, iiber den Schiller 1785 en-
thusiastisch schrieb, eine besondere Rolle. Auch der Griechenkult
der Renaissance und des Humanismus war lingst verflogen. In der
Tat ist vieles, was dem 18. Jahrhundert klassisch schien, zeitlich
nachklassisch, so die Lackoongruppe des Vatikan, wohl das meist-
diskutierte Werk iiberhaupt. Im Zuge der Entwicklung riicken
nach Anakreon und Theokrit die griechischen Tragiker, Homer
und Pindar ins Blickfeld, und man findet weniger das Heroische an
ihnen als das Ideal einer neuen Zeit: Humanitét und Natur, die sich
als Empfanglichkeit des Gefiihls, harmonische Bildung, stille
Sammlung, Mitmenschlichkeit, Weltfrommigkeit bezeugt. So
spielt Lessing in seinem Laokoon die Menschlichkeit der griechi-
schen Tragddie gegen den kalten Heroismus der romischen Gla-
diatorenspiele aus; so entdeckt man, nach jahrhundertelangen
Raubgribereien, in der sorgfiltigen Freilegung von Pompeji und
Herculaneum den Reiz des privaten Lebens der Antike {vgl. Schil-
lers Gedicht Pompeji und Herculanum, 1796); so hat Goethe die
heroische Achilleis aufgegeben und das antikisierende Biirgerepos
Hermann und Dorothea oder die Hexameteridylie Alexis und Dora
vollendet, in denen sich die biirgerlich-intime Antikenauffassung
der Gefiner, Hagedorn, Lessing, Vol sammelt; so liest Goethes
Werther, wic er am 21. Junius schreibt, beim Zurechtmachen der
7uckererbsen «seinen» Homer, und in den Gedanken iiber die
Beschaffenheit einer deutschen Ubersetzung des Homer (1772)
sieht Gottfried August Biirger ihn als «<braven ehrwiirdigen Mann
nach altem Schrot und Korn». Auch das dionysische und chthoni-
sche Element der Antike, das in der Romantik urd im 19. Jahr-
hundert Kleist, Novalis, Nietzsche, Bachofen entdeckten, bleibt
eine Unterstromung, fafbar vor allem in den emphatischen Oden
und Hymnen des jungen Klopstock, des jungen Goethe und des
jungen Schiller, in der Gestalt Heinses, vielleicht noch in den anti-
kisierenden Idyllen und der Dithyrambe Maler Miillers. Voll

58



entfesselt und zur Erscheinung gebracht wird das Dionysische erst
in Beethovens Symphonik und in Kleists Penthesilea (1808). Ohne
die siebente Symphonie (1812) und den SchluBchor der neunten
(1823) auf Schillers Lied an die Freude wiiite das Zeitalter nicht,
was Ekstase ist.

Mit der Wandlung des Bezuges verandern sich Auffassung und
Funktion der antiken Mythologie und der mythologischen Stoffe.
Sie sind in der bildenden Kunst der Renaissance und des Barock
allgegenwirtig und stehen gleichberechtigt neben den biblischen
Vorwiirfen. Aber gerade dieses Nebeneinander zeigt, da die
Antike weniger als eigenstindige geistige Welt gemeint ist denn als
vorrat monumentaler Gesten, Handlungen, Konstellationen, Per-
sonnagen. Das gleiche gilt fiir die Antike als Stoffwelt der Dich-
tung: Die barocke Martyrertragodie des Andreas Gryphius hat die
gleiche Struktur, ob sie nun moderne christliche Herrschergestal-
ten wie Catharina von Georgien und Carolus Stuardus oder den
rémischen Rechtsgelehrten Papinian zu Helden nimmt. Es geht in
der Stoffwahl nicht um geistige Entscheidungen, und das gilt auch
noch fiir Gottscheds Spartanertragodie Agis oder seinen Sterben-
den Cato wie fiir Johann Elias Schlegels Tragddien mit antiken
Stoffen. Die Antike ist Kostiim in Racines Phddra wie in seiner
Iphigenie, in Moligres Amphitryon wie in den Barockversionen der
Orpheus-Thematik, bis mit CHrisTopH WILLIBALD GLUCK
(1714-1787) der deus ex machina aus einer blofen Allegorie gei-
stig vertieft wird zur Gestalt der innerweltlichen Gottheit der
Liebe, die sich als menschliches Urverhiltnis in Orfeo ed Euridice
(1762) darstellt, und mit Goethes Iphigenie eine Frommigkeit ver-
kiindet wird, in welcher der vollkommene Mensch als Bild und
Offenbarung des Gottlichen auftritt. Der klassische Goethe ironi-
siert «die kauzenden, auf Kragsteinlein ubereinander geschichte-
ten Heiligen der gotischen Zierweisen» gegeniiber antiken mytho-
logischen Bildwerken, in denen er Grundformen naturhaften
Lebens sahS0.

In diesem Sinne iiberhaupt wird in der deutschen Aufklirung die
antike Mythologie gedeutet, wihrend sie im Barock als mythologi-
scher Apparat in héchstem MaBe formalisiert und neutralisiert war
— ein Gebrauch, der in den Zephiren und Amoretten, in Luna,
Venus und Endymion der Anakreontik noch fortwirkt. Venus ist
nur eine gehobene Vokabel fiir Liebe, Mars fur Krieg, Zeus fiir den
absoluten Herrscher usw. Wenn dagegen Lessing in seiner Schrift

59




Wie die Alten den Tod gebildet (1769) Motive antiker Mythologie
interpretiert, nimmt er sie in ihrem Inhalt ernst: als Ausdruck einer
Todesbegegnung, die von der christlichen elementar unterschieden
ist. In diese Richtung geht die Entwicklung weiter: Dem jungen
Goethe sind Prometheus und Ganymed, Bacchus und Apoll nicht
mehr rhetorische, sondern existentielle Figuren, rauschhaft erfah-
rene Lebensmiichte, die sich in der Klassik, etwa in der Gotterlehre
von Karl Philipp Moritz, abkliren und konturieren zu einem festli-
chen Reigen von Urbildern der Phantasie — Mythologie nicht als
religioses, aber als Kunstereignis. Goethe preist die «reine Vereh-
rung der Gétter als Ahnherren, die Bewunderung derselben
gleichsam nur als Kunstwerke . . .» bei den Griechen3..

Noch in dritter Hinsicht dndert sich die Antikenbeziehung.
Renaissance, Barock und die Aufklarung bis zu Klopstock hin se-
hen sich in einem Wettbewerb mit der Antike, der auf ein letztend-
lich technisches Verhiltnis zu ihr weist. Die von Charles Perrault
(1628-1703) mit Nachdruck gestellte Frage, ob die Moderne die
Antike einhole, hinter ihr zuriickbleibe oder sie iibertreffe, ist ein
wichtiges Thema auch der deutschen Kunstdiskussion, und noch
Klopstock beantwortet sie zugunsten der Moderne, weil die Chri-
sten heller im Sittlichen sehen. Die moderne Kunst ist nicht in er-
ster Linie anders, sondern «besser» als die antike. Auf dem Boden
eines solchen Wettbewerbs wird die Antike als geschlossene
geistige Gestalt gar nicht wahrgenommen. Sie ist ein Arsenal von
Losungen, Vorstellungen und Formen, die je fiir sich iibernommen
werden kénnen, und so schreibt Klopstock ein christliches Epos in
Hexametern und christliche Oden in lyrischen MaBen der Antike
ebenso ungeniert, wie Dramatiker des 17. und des frithen 18.J ahr-
hunderts bestimmte Elemente antiker Dramaturgie, zum Beispiel
die Einheiten der Handlung und der Zeit, iibernehmen und andere,
etwa die Katharsis, beiseite lassen oder wie Architekten des
Barock aus dem Formenschatz der Antike Bestinde wie die korin-
thische Siule oder den Architrav entnehmen und mit ihrer Hilfe
Baugedanken verwirklichen konnen, die der Antike vollig fremd
sind. Bei Lessing dagegen herrscht das Bestreben, die aristotelische
Dramaturgie als geschlossene Konzeption zu begreifen, in der die
einzelnen Thesen einander wechselseitig bedingen, stiitzen und
auslegen und alle zusammen beschreiben, was dem Drama natur-
gemaif ist.

Sturm und Drang sowie Klassik schlieBlich entwickeln ein zu-

60



gleich normatives und geschichtsphilosophisches Verstiandnis der
Antike. Fs gibt fiir Herder keine modernen Pindare, Homere,
Vergile usw., wie sie Barock und frihere Aufklirung entdecken
und feiern zu kénnen glaubten, weil die Antike als politische, ge-
sellschaftliche und geistige Gestalt unwiederbringlich dahin ist;
weil die Frage seiner Festschrift Haben wir noch jetzt das Publikum
wnd Vaterland der Alten?, in der er 1765 Katharina der GroBen,
der aufgeklarten Herrscherin RuBllands, huldigt, zu verneinen ist:
In der Antike war der Name Volk ehrwiirdig, «er begriff alle Bur-
ger»; in der modernen differenzierten Gesellschaft meint er «so
viel als Pobel und Canaille», und das Theaterpublikum kann
«kaum ein Schatte des griechischen sein.» «. .. der groBe Haufe
dieses vielkopfichten Geschopfes, wo hat der seinen Sitz und
Stimme? Wo soll man stehen, um sich von diesem Publikum richten
zu lassen? auf dem Markt oder in Privathdusern?» Nur weil die
Antike dahin ist, kann sie aber auch als ideale Gestalt vor unseren
Augen wiederauftauchen. « Was unsterblich im Gesang soll leben,
muf} im Leben untergehn» ist der Schluf von Schillers Elegie Die
Gétter Griechenlands (1788; 2. Fassung 1793). Die Antike als
Ideal ist ihm eine harmonische Kindheit, die keimhaft enthalt, was
die Menschheit in ihrem Mannesalter zu entfalten hat, sie ist somit
als Wirklichkeit fern und als Forderung nah; bei Goethe ist die
Antike das alte Wahre, das als alt am deutlichsten an seinem
Ursprung erscheint, als wahr ewig giiltig ist. Auf dieses Wahre hin
ist die Gegenwart durchsichtig zu machen, denn: «Unter allen Vol-
kerschaften haben die Griechen den Traum des Lebens am schon-
sten getrdumt’2.»

61




Die Lehre von der Dichtung und das Lehr-
gedicht

Das Verhiltnis der Aufkldarung zu den Kinsten

Eine Epoche, die wie die Aufklarung urspriinglich verniinftig,
praktisch und moralisch eingestellt ist, kann keine wesentlich
kiinstlerisch gestimmte Zeit sein. Die Aufklarung geht an der
Architektur, der bildenden Kunst und der Musik zunichst vorbei,
und diese Kiinste verlieren wenig dadurch. Dem Barock noch lange
verhaftet, stehen sie an Hohe des kiinstlerischen Ausdrucks tiber
der Dichtung, die zur Domine der Aufklarung wird. Gegeniliber
dem 17. Jahrhundert, das im Barock einen einheitlichen, alle
Lebensgebiete pragenden Zeitstil besitzt, ist dem 18. Jahrhundert
eine solche stilistische Einheitlichkeit versagt. Johann Sebastian
Bach, der die Summe der Barockmusik zieht, stirbt 1750, mitten
in der Aufklirungsepoche, Georg Friedrich Héndel 1759. Die
groBartigsten Losungen des barocken Kirchenbaus finden sich erst
um die Mitte des Jahrhunderts bei Johann Michael Fischer und
Balthasar Neumann. Die im Barock entwickelte hufeisenformige
SchioBanlage bleibt bis zum Ende des Jahrhunderts herrschend.
Wihrend Mode, bildende Kunst und Architektur als Rokoko kon-
tinuierlich die Formensprache des Barock weiterbilden, bis sich im
letzten Drittel des Jahrhunderts klassizistische Tendenzen durch-
setzen, ist die Literatur von einem geistigen Umschwung in der
Tiefe bestimmt noch da, wo motivliche und formale Zusammen-
hinge mit dem Barock vor Augen liegen — speziell in der Anakre-
ontik, die man als literarisches Rokoko bezeichnen kann.

In der Dichtung findet die Aufklarung ihre adaquate Kunstform,
weil Dichtung die «verniinftigste» Kunst ist. Die Sprache als ihr
Ausdrucksmittel ist von Natur Sinntriiger, Ton und Farbe sind es
nicht. Die Dichtung ist infolgedessen am besten zur Aufnahme
moralischer und erzieherischer Inhalte geeignet. Auerdem ist die
Dichtung, verbreitet durch den Druck, eine relativ «billige» und
voraussetzungsarme Kunst. Musik muB man einiiben und auffiih-
ren; zu ihrer grofien Entfaltung braucht sie, #hnlich der bildenden
Kunst und Architektur, tragende Institutionen wie Hof und Kir-

62



che. die aber fiir die Auspriagung einer weltlichen biirgerlichen
Kultur nicht in Frage kommen. Das Buch kann in jedes Haus
dringen und ist als Massenmedium zugleich auf den intimen
Lebenskreis des Biirgers abgestimmt, dem die groBen dffentlichen
Formen der Selbstdarstellung noch fehlen. Dabei ist Offentlichkeit
im modernen Sinne ein Pendant der Privatsphidre. Man hat von
der «bffentlich relevant gewordenen Privatsphire der Gesell-
schaft» gesprochens3. Das Theater etwa stellt im biirgerlichen
Trauerspie! oder in der Comédie larmoyante nicht groe Haupt-
und Staatsaktionen, sondern die biirgerliche Privatsphire als vor-
bildlich aus. In ihr kann und soll der Mensch wahrhaft Mensch
sein; am MaBstab solcher im Intimbereich wurzelnder Mensch-
lichkeit miBt eine kritische dffentliche Meinung die Einrichtungen
von Staat und Gesellschaft, etwa wenn sie das Recht des Herzens
gegen die Standeordnung ausspielt.

Offensichtlich liegen die Grunde der Aufklirung fiir eine be-
sondere Wertschitzung der Dichtung nicht im eigentlich kiinst-
lerischen Bereich. Erst ganz langsam bildet sich im Verlauf der
Epoche ein Sinn fiir die Autonomie des Asthetischen, fiir die
Eigenstindigkeit des sprachlichen Kunstwerkes aus. Aber wenn es
auch unspezifische Gesichtspunkte sind, unter denen man die
Dichtung zuniichst sieht, so wird sie doch auf diese Weise in ein an-
thropologisches Gesamtkonzept einbezogen, ja, sic bekommt
darin sogar eine Zentralstellung, die sie bisher nicht besessen hat.
Die auf den Menschen und seine Erziehung gesammelte Aufkla-
rung findet in der Dichtung ein Ausdrucksmittel, das in einzigarti-
ger Weise zwischen Geistigkeit, Sittlichkeit und Sinnlichkeit, den
Grundkriften des Menschen, wie ihn der Aufkldrer sieht, vermit-
telt. Der Begriff « Geschmack», der im Wortgebrauch der Zeit die-
ses Spannungsfeld von Geistigkeit, Sinnlichkeit und Sittlichkeit als
Ganzes meint, bildet cinen Kernpunkt der Kunstdiskussion der
Zeit. Er wurde von dem sichsischen Hofdichter JoHANN ULRICH
KOniG (1688—1744) in Ankniipfung vor allem an franzdsische
Autoren durch seine Untersuchung von dem guten Geschmack in
der Dicht- und Redekunst 1727 in Deutschland eingefithrt.

Es entsteht somit die paradoxe Situation, dal eine von Hause
aus dichtungsferne Epoche ein GroBteil ihrer kritischen und
schopferischen Krifte auf das literarische Leben richtet, wodurch
sie langsam doch ein wesentliches Verhaltnis zur Dichtung ge-
winnt. Diese Paradoxie wiederholt sich noch einmal im Verhaltnis

63

.
5




von Dichtung und Dichtungstheorie: Als kunstfremde Gesinnung
kommt die Aufklidrung iiber die Poetik zur Literatur; in der Poetik
kommt sie aber auch iiber sich selbst hinaus, denn durch das Wun-
der des Schénen wird dem nur verniinftigen, praktischen und mo-
ralischen Denken je linger je mehr seine Unzuldnglichkeit vor
Augen gefiihrt. Am Ende der Epoche steht das Verstindnis der
Kunst als einer qualitativ eigenstdndigen Leistung des menschli-
chen Geistes und die philosophische Tendenz, in der Fahigkeit zur
Kunst das hochste synthetisierende Vermogen des Menschen zu
sehen.

Gottsched und die Schweizer

Unter diesen Voraussetzungen erscheint es geschichtlich sinnvoll,
daf am Beginn der Aufklarungsdichtung ein Theoretiker, Refor-
mator und Organisator steht. Es ist der Wolff-Schiiler JoHANN
CrristorH GorrscHED (geb. 1700 bei Kénigsberg, gest. 1766 in
Leipzig als Professor der Poesie und Philosophie, wohin er 1724
vor den preuBischen Werbern geflohen war, die es auf «lange
Kerls» fiir den Soldatenkénig Friedrich Wilhelm 1. abgeschen hat-
ten). Sein fiir die deutsche Literaturgeschichte wichtigstes Werk
Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deutschen (1730, 4. A.
1751) steht in der Traditionslinie der Renaissance- und Barock-
poetik, die sich an die antike Redekunst, die Rhetorik, aniehnte.
Die Rhetorik zielt auf Uberredung und bildet zu diesem Zweck ein
Repertoire an Stilhaltungen, Argumentationsweisen und Argu-
mentationsfiguren aus, das bis tief ins 18. Jahrhundert hinein ein
allgemeines Bildungsgut hlieb. So hat neben einer Reihe anderer
Autoren auch Gottsched eine Redekunst geschrieben, die von 1728
bis 1759 sechsmal aufgelegt wurde. Das Argument wird in der
Rhetorik weniger nach seinem Wahrheitsgehalt, der Wirklichkeits-
bezug weniger nach seiner Angemessenheit zum Gegenstand,
der Gefiihlsausdruck weniger nach der emotionellen Verfassung
des Sprechenden beurteilt als nach seiner Uberredungskraft. Die
schon bei Aristoteles vorfindbare These Gottscheds, Dichtung sei
Mimesis, das heifit Nachahmung der Wirklichkeit, gewinnt ihren
Hauptbezugspunkt in einem solchen Rahmen an dem, was Horer
oder Leser fiir glaubhaft halten. Natur ist kein Gegenstand, son-
dern ein Kriterium; Naturnachahmung meint zanachst das Treffen

64



von konventionalisierten Darstellungs- und Erwartungsmustern,
die allerdings bei Gotisched zeitgemifl abgewandelt erscheinen.
Prunk und steiles Pathos des Spitbarock, etwa Lohensteins, wer-
den abgelehnt.

Unter den modernen Poetikern sind Gottscheds besondere
Gewihrsleute der Theoretiker der franzdsischen Klassik Nicolas
Boileau {1636-1711) und der Aufkidrungsdenker CHARLES
Barreux (1713-1780), dessen Traité sur les Beaux-Arts réduits a
un méme principe (1746} Gottsched unter dem Titel Auszug aus
Batteux schénen Kiinsten 1754 iibersetzt hat. Batteux leitet die
Kiinste aus dem einzigen Grundsatz einer Nachahmung der scho-
nen Natur ab, wobei der Naturbegriff von der Darstellungsweise
auf die Darstellungsgegenstinde iibergreift. Von hier, vor allem
aber von Leibniz und Wolff her gewinnt Gottscheds Naturnorm
cine weitere Bestimmung: Sie dehnt sich auf Ordnung, MaBl und
Harmonie der Dinge aus. Die Auffassung der Welt als der besten
aller moglichen, die Gottsched durch die Ubertragung von Leibniz’
Hauptwerk, der Theodicee, ins Deutsche (1744) propagierte,
muBte dazu anregen, das Kunstwerk als Nachahmung der Voll-
kommenheit und Ordnung der Welt zu verstehen. Trotz der An-
sitze und Versuche in dieser Richtung gelingt es Gottsched aber
nicht, der nur praktisch eingestellten Anweisungspoetik der dlte-
ren Zeit eine umfassende philosophische Grundlegung zu geben.
Der Rahmen bleibt durch die Tradition gesteckt. Programmatisch
steht De arte poeticavon Horaz am Anfang der Dichtkunst. Bei der
Durchfithrung der Poetik bleibt Gottsched in handwerklichen Re-
geln fiir die Anfertigung von Gedichten stecken, wobei der alte
Horazische Gedanke, Dichtung miisse nutzen (prodesse) und er-
gotzen (delectare), bei Gottsched besonders eng wird. Die Odyssee
ist ihm [lustration des moralischen Satzes, «dall die Abwesenheit
eines Hausvaters oder Regenten iible Folgen nach sich ziehe». Dic
aus der Antike abgeleiteten Einheiten des Ortes und der Zeit (ein
Tag) fiir die Dramenhandlung werden mit der duferlichen Plausi-
bilitAtserwigung begriindet, der Zuschauer bleibe «doch selbst,
ohne zu essen, oder zu trinken, oder zu schlafen, immer auf einer
Stelle sitzen»35. Die Besonderheit der dichterischen Belehrung
und Darstellung liegt darin, daB sie auf «witzige» und anmutige
Weise zu erfolgen hat, das heiBt der Poet muB in seinem Werk el-
nen Beziehungsreichtum von dargestelltem Sachverhalt und ge-
meintem Sinn verstecken, dessen Aufhellung dem Leser Vergnii-

65




gen bereitet. Dichterische Begabung wird als geistreiches
Kombinationsvermogen verstanden.

Trotz ihrer Schwiichen wirkte Gottscheds Poetik bahnbrechend,
weil sie durch ihren philosophischen Anstrich den Zeittendenzen
entsprach und durch ihre Lehrhaftigkeit schulebildend werden
konnte. Noch groBere Bedeutung aber gewann Gottsched als Biih-
nenreformator. Er fand schlimme Zusténde vor. Die groflen Dra-
men des deutschen Barock waren vor allem durch Gymnasien oder
geistliche Orden zur Auffithrung gebracht worden. Berufsschau-
spieler fiir ein breites Publikum kamen aus Italien mit der Stegreif-
komodie der commedia dell’arte, die auf tanzerisch-akrobatisches
Spiel von maskentragenden Berufs- und Standetypen abgestellt
war, und vor allem aus England. Die englischen Komédianten-
truppen spielten zunéchst in englischer Sprache, fiillten sich aber
allmihlich mit deutschem Personal auf. Auch ihr Spiel war mehr
aktionistisch als sprachlich orientiert; ihre Spielvorlagen waren auf
das Handlungsgeriist reduzierte Werke der englischen Biihne,
auch Shakespeares, spiter der gesamten europdischen Literatur. In
die sogenannten Haupt- und Staatsaktionen, Zerrbilder des ho-
fisch-barocken Trauerspiels, waren komische Szenen einge-
sprengt, in denen der englische Clown, der hollindische Pickelhe-
ring, der Hans Wurst deutscher Tradition oder der Harlekin des
romanischen Theaters als stehende Figuren in der Funktion von
Dienern oder Boten oder in einer anderen Einkleidung auftraten.
Im Gegensatz zu den heroischen Helden und Heldinnen vertreten
diese komischen Figuren den Part des animalischen Lebenstriebes
mit grobem, aber gesundem Menschenverstand. In allen Fillen
handelte es sich um unterliterarisches Theater sozial deklassierter
Wandertruppen fiir ein anspruchsloses Publikum, wihrend die
Hofe prunkende theatralische Gesamtkunstwerke aus Musik, Bal-
lett, Feuerwerk und Sprache zur Verherrlichung des Monarchen zu
zelebrieren liebten und sich im allgemeinen auf italienische Oper
und franzésisches Schauspiel beschrinkten, allerdings auch Inter-
esse am Gymnasial- und Ordenstheater zeigten, das jedoch am
Beginn des 18. Jahrhunderts seine Bedeutung verlor.

1n diese Situation trat Gottsched mit der Absicht, die deutschen
Berufsschauspieler kiinstlerisch und sozial zu heben und ein litera-
risches deutsches Sprechtheater fiir ein gebildetes, vorwiegend
biirgerliches Publikum einzufiihren. In bemerkenswerter sozialer
Vorurteilslosigkeit schlof sich der beriihmte Professor dafiir mit

66



CaAROLINE NEUBER (1697-1760), der begabten kiinstlerischen Lei-
terin einer haufig in Leipzig spielenden Truppe, zusammen, die
noch als Sterbende das Elend ihres Berufes erfahren mufite. Ein
Wirt in Laubegast bei Dresden verwies sie aus seinem Hause, damit
es nicht durch den Tod einer Komédiantin unehrlich wiirde; der
Dorfgeistliche verweigerte das kirchliche Begrabnis. 16 Jahre spa-
ter wurde ihr in Dresden ein Denkmal errichtet. Im Bund mit der
Neuberin sollte die groBe Oper, ein Lieblingskind des barocken
Zeitgeistes, das auch ein biirgerhiches Publikum faszinierte — etwa
an der ruhmreichen Hamburger Opernbithne —, zurlickgedrangt
werden. Die Haupt- und Staatsaktionen verschwanden Schritt fiir
Schritt, die komische Figur, der Sprecher volkstiimlicher Tenden-
zen, wurde 1737 in einem symbolischen Spiel vertrieben; das Bil-
dungstheater schlieBt sich entschieden nach unten ab und ver-
driangt den Mimus, die vorsprachliche Urkraft menschlicher
Vitalkomik, die alle Menschen umgreift. Das ist der Preis fur die
Zusammenfithrung von Berufstheater und Literaturdrama zu ei-
nem Nationaltheater, in der England, Frankreich und Spanien
lange vorausgegangen waren und die in Italien etwa gleichzeitig
stattfand.

Paradoxerweise bedurfte es in der Anfangsphase des Weges zu
cinem solchen nationalen Theater der intensiven Riickgriffe auf
auslindische Vorbilder, die stirker als das hochmetaphysische
Drama des deutschen Barock innerweltliche Konfliktsituationen,
anthropozentrische Seelen- und Leidenschaftsgemilde darboten.
In seiner gesamten Literatur- und Theaterreform blickt Gottsched
vor allem nach Frankreich. Das von ihm herausgegebene sechs-
biandige Sammelwerk Die deutsche Schaubiihne (1740-45) machte
u. a. Werke von Corneille, Racine, Voltaire, Moliere und Destou-
ches in deutscher Sprache bekannt. Auch der Englinder Addison
und der bedeutende dinische Komodiendichter Ludvig Holberg
(1684~1754), der eine sehr handfeste Komik prisentiert, werden
aufgenommen. Neben den Ubersetzungen sowie drei Tragodien
und einem Schiferspiel Gottscheds stehen neue, wenn auch kaum
eigenstindige Werke seiner Schiiler und Freunde. Auch die von
dem Gottschedianer Jonann Joacmim ScHwABE (1714-1784)
edierten Belustigungen des Verstandes und Witzes (1741-45) ent-
hielten hauptsichlich im Sinne Gottscheds verfate Dichtungen.

Fiir die Komédie sind Johann Theodor Quistorp und Gottscheds
Ehefrau LouiSE ADELGUNDE ViCTORIE GOTTSCHED (1713-1762)

67




wichtig. Ihr heute noch interessantestes Werk, Die Pietisterey im
Fischbein-Rocke (1736), eine rationalistische Satire gegen den
Pietismus, machte Skandal und konnte nicht in der Schaubiihne
gedruckt werden. Dabei reichte das Werk bei weitem nicht an die
erstaunliche polemische Radikalitit heran, mit der JOHANN CHRI-
s11aN KRUGER (1723-1750), ein schreibender Schauspieler bei der
berithmten Theatertruppe Johann Friedrich Schonemanns, in sei-
nen Komodien Die Geistlichen auf dem Lande (1743) und Die
Candidaten (1748) Adel und Geistlichkeit attackierte. In den Can-
didaten klingt ein Thema an, das bei Lenz dann ungleich reicher
und differenzierter ausgefiihrt worden ist. Formal fallen Kriigers
Werke im Gottschedkreis auf durch Reminiszenzen an die com-
media dell’arte und das Feenmérchen.

Zum Begriinder der bisin die Gegenwart florierenden Hambur-
gischen Lokalkomddie wird der Kaufmann HiNricH BORKENSTEIN
(1705-1777), dessen Tochter Susette als Gattin des Frankfurter
Bankiers Gontard Holderlins Diotima wurde, mit seinem Bookes-
beutel (1742). Wiesich die Vorrede auf Gottscheds Biihnenreform
beruft, zeigt die Komddienhandlung den Triumph der in Leipzig
gebildeten feinen Lebensart iiber den Hamburger Grobian und
Schlendrian, fiir den «Bookesbeutel» ein mundartlicher Ausdruck
ist. Er bezeichnet einen Lederbeutel, in dem man beim Kirchenbe-
such das Andachtsbuch trug. Im Bookesbeutel ironisiert der junge
Herr Sittenreich Mutter und Schwester, weil sie mit den Magden
zusammen volksmaBige Lieder singen — Reflex der aufkldrerischen
Polemik gegen die Gemeinschaft der Kinder mit den Dienstboten
in der patriarchalischen Familie; dreiflig Jahre spater suchen die
Stiirmer und Dringer die Verbindung zum Volk, genau in dem
Augenblick, wo der patriarchalische Zusammenhalt der «Herr-
schaft» mit dem Personal aus den unteren sozialen Schichten zu
zerbrockeln beginnt.

Die Komédie der Gottschedschule ist Verlachkomodie: Wie in
Klassischer Weise bei der Kombdie Moliéres werden Normwidrig-
keiten des Verhaltens, die das Funktionieren der gesellschaftlichen
Kommunikation storen, aus dem Blickwinkel der Géesellschaft aufs
Korn genommen. Die Komik der élteren Wandertruppen flof} aus
dem unvereinbaren Nebeneinander einer sich plebejisch gebenden
Vitalsphire und dem standisch in der Aristokratie verankerten
Pathos der Bestindigkeit; die literarische deutsche Barockkomo-
die war beherrscht von der Komik, die aus der AnmaBung eines

68



nicht zustehenden gesellschaftlichen Ranges entstand; Gesell-
schaft wurde als ein stindischer Stufenbau der Ungleichheit ge-
dacht. Jetzt ist sie der Spielraum aller, fiir die gleiche Spielregeln
gelten.

Wihrend so die Komddie, auf Charaktertypik und oft recht
derbe Situationskomik mit lehrhaftem Ende angelegt, den Kontakt
mit dem biirgerlichen Alltag herstelit, behalt Gottsched fur die
Tragodie die hofische Haltung bei, allerdings in Schwundform. Das
wichtigste unter seinen drei Trauerspielen in Alexandriner-Versen
ist der Sterbende Cato (1732), in Anlehnung an Addison und
Deschamps geschrieben. Gegen die Leidenschaft steht Uberle-
gung, statt der heroischen Gebirde wird verntinftige GefaBtheit
propagiert. Die Helden scheitern untragisch, aus vermeidbaren
Fehlern, da die Welt ja ihrem Wesen nach verniinftig ist, nicht
mehr Schattenspiel der Unbestdndigkeit, das im Blick auf einen
jenseitigen Sternenhimmel fester Werte bestanden werden muf.
Seine anderen Trauerspiele sind Agis (1745) nach einem Stoff aus
der griechischen Geschichte und Die parisische Bluthochzeit
(1745) iiber die Bartholoméusnacht 1572, den beriichtigten Mas-
senmord an den franzésischen Hugenotten, der auch sonst in der
Dichtung Widerhall gefunden hat, u. a. bei Christopher Marlowe.
Durch seine Orientierung an der hofisch bestimmten franzosischen
Klassik verurteilt sich Gottsched selbst zu einer zwiespaltigen
Rolle. Seine Zielsetzung wird von Groferen aufgenommen, sein
Weg verbietet sich bald fiir eine Gesellschaft, die burgerlich zu
fithlen und zu denken lernt.

Die ersten Angriffe auf Gottsched gingen vom Theater aus, das
seine Pedanterie auf die Dauer nicht ertrug. Ein fritherer Partei-
ginger Gottscheds JoHANN CHristopH Rost (1717-1765) nahm
die Partei der abtriinnigen Neuberin und lie ihm auf einer Reise
in jedem Posthaus ein Exemplar der Satire Der Teufel an den
Kunstrichter der Leipziger Schaubiihne (1753) einhidndigen. Der
HauptstoB erfolgte aus der Schweiz durch zwei Ménner, die selbst
in erster Linie Theoretiker waren: JoHANN Jakop BoDMER
(1698-1783) und JoHANN JaKOB BREITINGER (1701-1776), beide
Professoren am Gymnasium in Ziirich und schon seit 1721 Her-
ausgeber einer wichtigen Moralischen Wochenschrift Die Dis-
course der Mahlern (bis 1723). Auch die beiden Schweizer, die in
engster Werkgemeinschaft lebten, betrachteten sich als Schuler
Wolffs, auch fiir sie ist Dichtung eine Nachahmung der Natur, al-

69




lerdings nun in dem neuen Sinn, dal die N aturwirkungen auf das
Gemiit nachgeahmt werden sollen. In diese sensualistische wir-
kungsisthetische Richtung wurden die Schweizer durch die Réfle-
xions critiques sur la poésie et la peinture (1719) des Abb€ JEaN-
Bapriste DUBos (1670-1742) gewiesen. Der Betrug der Sinne ist
das Ziel der Dichtung. Diese Ilusionstheorie fithrt dazu, dafl Bod-
mer und Breitinger viel mehr als Gottsched auf Anschaulichkeit
und intensive Deutlichkeit der Darstellung dringen. Dichten ist ein
Bilden, eine Malerei mit Worten. Fiir Gottsched ist Dichtung sinn-
reich, fiir die Schweizer sinnenhaft.

Zur Neufassung und Prézisierung des Nachahmungsbegriffs
kommt bei den Schweizern eine entschiedene Erweiterung. Gott-
sched hatte das stofflich Wunderbare nur geduldet. Von den
Schweizern dagegen wird es gefordert, und damit tritt die dichteri-
sche Phantasie, die Gottsched vernachldssigt, mehr in ihr Recht.
Breitinger sieht «den Poeten an als einen weisen Schopfer einer
neuen idealistischen Welt»5¢. Milton und Shakespeare, von Gott-
sched als Phantasten und Schwulstdichter grimmig abgelehnt,
werden von den Schweizern gepriesen; Johann Miltons Verlust des
Paradieses (1732) ist Bodmers wichtigste Ubersetzung. Uberhaupt
orientieren sich die Schweizer mehr, als es bisher iiblich war, an der
Dichtung des biirgerlichen England - alles zukunftweisende
Motive, die da anklingen. Auch stilistisch vertreten Bodmer und
Breitinger eine neue Forderung, auch hier muf} das Wunderbare
herrschen, indem der Dichter die Dinge von einer ungewohnten
Seite darstellt. Das gelingt ihm, wenn er aus der Perspektive des
Affekts auf die Welt sieht, denn im Affekt gewinnt die Welt ein
verindertes Ansehen. Der Dichter spricht deshalb die Sprache der
Empfindung, und sein Ziel ist es, das «Gemiithe mit einer siissen
Unruhe» zu erfiillen®?, in der sich das dichterische Bild dem Her-
zen des Lesers tief einpragt. Das vernunfthafte Stilideal Gottscheds
wird so durch einen affektiven Stilwillen ersetzt. Die Empfindsam-
keit schafft sich Raum in der Poetik.

Der Kampf zwischen Gottsched und den Schweizern beginnt,
nach anfinglichem gegenseitigem Einverstandnis,: 1740 mit dem
Erscheinen von Breitingers Critischer Dichtkunst, der andere
Arbeiten Bodmers und Breitingers zur Poetik vorhergehen und
folgen. Die Schweizer sind nicht nur durch Einzelergebnisse, son-
dern auch durch ihre hohere Gesamtauffassung iiberlegen, die sie
Gottscheds Frage nach der Anfertigung durch die Frage nach dem

70



Wesen der Dichtung ersetzen laB8t. Louise Adelgunde Gottscheds
Komddie Der Witzling (1745) greift mit ihrer Literatursatire in die
Auseinandersetzung ein. Wihrend Gottsched eine streitbare, aber
cher kleingeistige Schiilerschar fur sich ins Feld fithren kann, ge-
winnen die Schweizer wertvolle Verbiindete und Gleichstrebende,
allen voran JoOHANN GEORG SuLzEr (1720-1779), Verfasser einer
Aligemeinen Theorie der schonen Kiinste (1771-74), die Batteux
viel verdankt, und ALEXANDER GOTTLIEB BAUMGARTEN (1714 bis
1762), Begriinder der philosophischen Asthetik in Deutschiand.
Baumgartens Aesthetica (1750-58) und GEORG FRIEDRICH MEIERS
(1718-1777) Anfangsgriinde aller schénen Wissenschaften und
Kiinste (1748-50) stehen auf dem Boden des Leibniz- Woltfianis-
mus und iibernehmen dessen graduelle Unterscheidung zwischen
dunkler und verworrener Erkenntnis einerseits, die von den unte-
ren, sinnlichen Seelenvermogen geleistet wird, klarer und deutli-
cher, das heiBt rationaler Erkenntnis andererseits. Kunst ist das
Feld der untergeordneten sensitiven Erkenntnis und unterliegt der
Beurteilung durch die Asthetik, die durch rationale Erwagungen
deren Regeln feststellt. Diese klare und deutliche ésthetische Er-
kenntnis der Kunst steht ihrerseits iber den nur dunklen und ver-
worrenen Geschmacksurteilen.

Bodmer gelingt es, neben diesen Asthetikern auch das dichteri-
sche Genie der Zeit, den jungen Klopstock, auf seine Seite zu zie-
hen. Dennoch verlduft das Schicksal der Schweizer dem Gott-
scheds dhnlich. Wie hiufig den Wegbereitern fehlt auch ihnen die
geistige Wandlungsfihigkeit, und auf Bodmers dichterische Ver-
suche, Dramen und steife alttestamentliche Epen, sogenannte
Patriarchaden, senkte sich nach anfianglichem Erfolg der Fluch der
Licherlichkeit. Nur die wertvollen Bemiihungen der Schweizer um
die Wiedererweckung der mittelhochdeutschen Literatur, die sie
mit Goitsched verbinden, wirken zur Romantik weiter. Das lange
vergessene Nibelungenlied, dessen Handschrift C der Arzt Jakob
Hermann Obereit in der Bibliothek des Grafen von Hohenems ge-
funden hatte, wurde 1757 von Bodmer teilveroffentlicht, und 1782
gab der Ziircher CHristopH HeINRICH MYLLER das gesamte Werk
heraus. Obereit war ein Einzelgiinger, der in seinen eigenen Schrif-
ten eine Briicke von der Tradition Jakob Béhmes im radikalen Fie-
tismus zur Naturwissenschaft und zur modernen Philosophie zu
schlagen suchte. Der Sturm und Drang-Theologe Lavater stand
thm nahe.

71




Brockes und Haller

Wiihrend Gottsched und die Schweizer in Anlehnung an die Philo-
sophie Wolffs eine neue Poetik entwickeln, entsteht neben ihnen
eine Gedankenlyrik, die das Lob Gottes in der Natur singt und da-
mit ebenfalls Anregungen der Aufklarungsphilosophie aufnimmt.
Ihr Inhalt ist weitgehend durch Leibniz und Wolff, ihre Form durch
den englischen Aufklarungslyriker Alexander Pope (1688-1744)
und seine Schule bestimmt. Vor allem anfangs bleibt auch noch ba-
rockes Sprach- und Gedankengut wirksam, das der neuen geistigen
Haltung eingeformt wird. Das zeigt sich am Begriinder der aufkla-
rerischen Gedankenlyrik in Deutschland, dem Hamburger Patri-
zier BarthoLD HEINRICH BROCKES (1680-1747). Er hat 1740
Popes Essay on Man und — in postumer Veroffentlichung 1745 ~
James Thomsons (1700-1748) Jahreszeitengedicht The Seasons
ibersetzt, das Haydn noch 1801 in der Bearbeitung Gottfried van
Swietens vertonte; daneben aber auch den Bethlehemitischen Kin-
dermord (1715) des beriihmten napolitanischen Barockdichters
Giambattista Marino. Das Oratorium Der sterbende Jesus (1712)
ist ein Hohepunkt in der Tradition einer barocken Gattung. Die
Komponisten Reinhard Keiser, Johann Mattheson und Georg Phi-
lipp Telemann wetteiferten in der Vertonung. Auch Johann Seba-
stian Bach hat den Text von sechs Arien fiir die Matthdus-Passion
von Brockes iibernommen, die den Vorlagen des Vielschreibers
CrristiaN FriEDRICH HENRICI, genannt PiCANDER (1700-1764),
deren sich Bach sonst bediente, iiberlegen sind.

Brockes’ Hauptwerk aber ist die 1721-48 auf neun Béande an-
wachsende, sehr populdre Gedichtsammlung Irdisches Vergniigen
in Gott, bestehend in Physikalisch- und Moralischen Gedichten.
Schon dieser Titel ist bezeichnend. Im Barock klaffen Irdisches und
Gottliches auseinander. Gott ist nur in der Erlosungstat Jesu Chri-
sti erkennbar, und die Natur kann allenfalls zum Gleichnis dieses
Ubernatiirlichen werden. Der Aufklirer dagegen kann Weisheit,
Giite und Macht Gottes unmittelbar in der Natur selbst finden, die
ihm als sinnvolle und schéne Ordnung entgegentritt. Ist dem Ba-
rockdichter, etwa Andreas Gryphius, der « Anatomische Schau-
platz» ein Memento mori, das auf Einiibung ins christliche Sterben
dringt, erfahren in der Moderne Expressionisten wie Gottiried
Benn oder Georg Heym angesichts der Anatomie Entfremdung

72



und Verfall des Humanen, so kann Brockes begeistert Die wach-
serne Anatontie des Menschen als schone Einrichtung des Leibes
besingen. ZweckmaBigkeit ist Schonheit, Schonheit ist Zweckma-
Bigkeit. Die Verwendbarkeit der Dinge, in der modernen Dichtung
ein Zeichen der Entseelung der Welt, vermittelt ein Sinnerlebnis,
das mit naiver Freude ausgekostet wird. Der Wolf zeigt keinen Fehl
der Schopfung an, denn sein Balg dient dem Menschen zum Pelz.
Die Welt, als Universum im Sinne der Naturwissenschaft der Zeit
verstanden, ist ein Wechselbezug, in dem alles auf alles abgestimmt
ist.

Infolgedessen kann auch jeder beliebige Gegenstand der Natur
_ eine Erdbeere, Die kiinstliche Structur der Blitter, eine Land-
schaft im Wechsel von Licht und Schatten — das Gedicht hervorru-
fen. Haufig fiihrt ein erzdhlender Gedichteingang an die thema-
tische Erscheinung heran, die dann mit liebevoller Genauigkeit bis
in alle Einzelheiten des optischen Eindrucks beschrieben wird. So
cine Frithe Knospe an einem Birn-Baum:

DieB trachtige Gewichs, das noch so zart,

Besah ich mit betrachtendem Gemiithe,

Und ward mit reiner Lust erfiillt,

Als ich nicht nur die zarte Zierlichkeit

Der Knospen selbst, die Vollenkommenheit

Der Blitter, die sie eingehiillt,

Die kleinen Knoten mit fiinf Spitzen,

Worin die zarten Bluhmen sitzen,

Samt ihren schlancken Stielen, sahe,

Nein gar, wie jeden Theil ein zartes Peltz-Werck schmiickte
Yon weiBen Ziserchen, vor Lust erstaunt, erblickte . . .

Es geht hier zunichst einmal um das An-Sich der Dinge, und erst
durch die Betrachtung stellt sich eine Stimmung der erlebenden
Person ein, die zum Nachdenken und zur Erkenntnis fithrt: Die
Sinne nehmen die Einzelerscheinung auf, das Gemiit erbaut sich
daran, aber die Vernunft allein kann die Eindriicke ordnen, die
Empfindungen kldren und in geistreicher Kombination vom zufal-
ligen Einzelphdnomen, das in die Erfabrung gefallen ist, zur Tota-
litat der Schopfung und ihrem Schopfer aufsteigen. Behiibig be-
wegt sich das Gedicht, meist in freien Versen mit wechselnder
Hebungszahl und unregelmiBiger Reimstellung, seltener in span-
nungslos gewordenen Alexandrinern, zu einem oder mehreren ra-

73




tionalen Schiiissen hin, die dann, meist auch metrisch gestrafft, eine
direkte Lehre aussprechen. Der Gedichtaufbau dhnelt haufig der
Dreiteiligkeit der barocken und renaissancehaften Bildform des
Emblems: Die Uberschrift des Gedichts schlagt das Thema an, der
Hauptteil beschreibt eine Naturerscheinung, der SchluB legt sie auf
Bedeutung und Sinn aus. Das Gedicht ist Ausdruck der Besonnen-
heit und vermittelt die Lust sinnlicher und geistiger Erkenntnis; die
barocke Leidenschaft ist abgeflaut, die moderne Innerlichkeit des
Erlebens noch nicht entfaltet. «Moralisch» sind diese «physikali-
schen» Gedichte, weil sie mit frommer Andacht im Buch der Natur
lesen und damit Tugend und Gliickseligkeit beférdern.

Die gleichen Bildungsmichte wie Brockes haben auch den Ber-
ner Patriziersohn ALBRECHT vON HALLER (1708-1777) bestimmt,
einen der berithmten Naturwissenschaftler der Zeit, der von
17361753 an der neuen Universitit Gottingen lehrte. Bis zu einer
Englandreise 1728 blieb neben Brockes die spatbarocke Lyrik
Lohensteins sein Vorbild, das er spiter verwarf. Wihrend bei
Brockes Weltfreude und Frommigkeit ohne Spannung ineinander
iibergehen, hat Haller lebenslanglich in schweren inneren Erschit-
terungen, von denen sein Tagebuch Zeugnis gibt, um den Aus-
gleich von Religion und Wissenschaft, gottlichem und weltlichem
Anspruch gerungen. Bei Brockes entspringt die Dichtung einer
kultivierten, sensiblen Wahrnehmungslust, bei Haller ist sie Aus-
druck der griibelnden Seele.

Am deutlichsten wird das in Hallers philosophischen Gedichten,
die nicht, wie Brockes’ Dichtungen, auf eine Erscheinung, sondern
auf ein Problem konzentriert sind (u. a. Die Falschheir menschli-
cher Tugenden, 1730, Uber den Ursprung des Ubels, 1734). Seeli-
sche Innerlichkeit beginnt sich als gedankliche Tiefe zu duBern.
Ertrag einer groBen Alpenwanderung ist Hallers berithmte elegi-
sche Dichtung Die Alpen (1729), sein zur Umwelt am meisten
geoffnetes Gedicht, das unter dem Einflul Thomsons steht. Aus
der Sehnsucht nach einem als schén und vollkommen gefeierten
Naturzustand, wie er sich im einfachen Leben der Schweizer
Gebirgsbauern darstellt, erwichst die Klage tiber die Entstellung
des Menschen in der Kulturgesellschaft. Uberraschend ist Hallers
Entdeckung der #sthetischen Reize der majestétischen Alpen-
landschaft in einer Zeit, deren Natursinn sonst noch auf das Liebli-
che und Anmutige beschrénkt ist. Erst der Sturm und Drang nimmt
diese Anschauungsweise auf. Formal ist das Gedicht streng gefiigt

74



aus zehnzeiligen, zum Ende hin sich steigernden Alexandriner-
strophen, die jeweils ein in sich geschlossenes Bild geben:

Wann nun von Titans Glanz die Wiesen sich entziinden
Und in dem falben Gras des Volkes Hoffnung reift,

So eilt der muntre Hirt nach den betauten Griinden,
Eh noch Aurorens Gold der Bergen Hoh' durchstreift.
Aus ihrem holden Reich wird Flora nun verdringet,
Den Schmuck der Erde fillt der Sense krummer Lauf.
Fin lieblicher Geruch, aus Tausenden vermenget,
Steigt aus der bunten Reih’ gehdufter Kriutern auf.
Der Ochsen schwerer Schritt fithrt ihre kiinft'ge Speise,
Und ein frohlockend Lied begleitet ihre ReiseS®.

Ganz allgemein bevorzugt Haller Alexandriner als «in sich selbst
vollkommne Verse», weil «in deren jedem ein Begriff ausgefiihrt
ist»59. Die Disziplin des Denkens und Formens verhindert ein
Uberborden der leidenschaftlichen Bewegung, die hiufig im
Untergrund der Verse spiirbar ist. Kiirze und Knappheit des Spre-
chens, eine innige Verschriankung von Bildhaftigkeit und Begriff-
lichkeit erzwingen und bezeugen die AuBerste Zusammenfassung
aller geistigen Krifte. Selbst fiir Hallers etwas freier ausschwin-
gende Gedichte gilt, wie Schiller iiber das bekannteste von ihnen,
die Trauerode beim Absterben seiner geliebten Mariane, gesagt hat,
«daB uns der Dichter nicht eigentlich seine Empfindungen, son-
dern seine Gedanken dariiber mittheilt«%,

Schon frith a8t Hallers dichterische Kraft nach. Seine Staatsro-
mane ( Usong, 1771, Alfred, 1773, Fabius und Cato, 1774) kntipfen
an Montesquieu sowie an Fénelons Télémaque und die Barocktra-
dition an. Dichterisch unbedeutend, zeigen si¢ eine konservative
Gesinnung. Aus dem Usong hat Goethe das Motto des Urgotz ge-
nommen: «Das Ungliick ist geschehn, das Herz des Volcks ist in
den Koth getreten, und keiner edeln Begierde mehr fihig.» In Hal-
lers Nihe sind auch der badische Dichter KarL FrigpricH
DrOLLINGER (1688-1742; Gedichte postum 1743) und CHRISTIAN
FriepricH ZERNITZ {(1717-1744) zu sehen. In der franzosischen
Sprache aufgewachsen, ist Haller ahnlich wie Rilke, Werfel oder
Kafka, denen in Prag der Kontakt zur lebendigen deutschen
Sprachentwicklung fehlte, aus Sprachnot zu einem bedeutenden
Stilisten geworden, der von Klopstock bis zum klassischen Schiller
tiefen Eindruck gemacht hat.

75







Leitideen des Sturm und Drang und ihre
Trager

Geschichte, Natur, Individualitat

Dreimal in flinfzig Jahren stromen religiose Krifte vornehmlich
pietistischen Ursprungs mit besonderem Nachdruck in die welthi-
che Kultur des 18. Jahrhunderts ein und formen sie um. In der
Mitte des Jahrhunderts erwecken sie die Empfindsamkeit und
Klopstock, im siebenten Jahrzehnt den Sturm und Drang, am Ende
des Jahrhunderts wirken sie auf die Romantik (Schelling, Novalis,
Schleiermacher, Steffens). Zwischen Empfindsamkeit und Sturm
und Drang bestehen enge Zusammenhiinge, etwa im Gottinger
Hain oder im empfindsamen Darmstédter Freundesbund der gro-
Ben Landgrifin Henriette Christiane Caroline, in dem Herder
seine spitere Frau Caroline Flachsland und Goethe seinen engen
Freund JoHANN HEINRICH MERCK (1741--1791) findet, 1772 Re-
dakteur des zeitweiligen Parteiblattes der Stirmer und Dringer,
der Frankfurter Gelehrten Anzeigen. Redaktioneller Mitarbeiter
war JOHANN GEORG SCHLOSSER (1739~1799), mit Goethes Schwe-
ster Cornelia seit 1773 verheiratet, ein [lluminat, der sich aber
schroff von der Franzosischen Revolution abwandte und darin
Friedrich Leopold von Stolberg und seinem Kreis nahekam. Ein
anderes Mitglied des Darmstadter Zirkels ist Franz MICHAEL
LEUCHSENRING (1746-1827), ein Journalist mit auBlerordentlich
weitreichenden Verbindungen und Projekten, der durch Goethes
Fastnachtsspiel Pater Brey moralisch diskreditiert wurde und als
Anhinger der Franzosischen Revolution 1792 nach Paris ging.
Seine Briefe sind wichtige Dokumente einer geistig-politischen
Entwicklung, aber auch der schweren personlichen Not eines
Schrifistellers zwischen Literatur und Politik, der in Deutschland
wenig Raum zur Entfaltung hatte.

Auch Sturm und Drang und Aufklarung sind nicht einfach als
Gegensatzpaar zu begreifen. Schon der Unterschied in Dauer und
Wirkungsbreite — die Aufkldrung beherrscht ein Jahrhundert, der
Sturm und Drang nur ein Jahrzehnt und auch da nur eine kleine
Gruppe von Gesinnungsgenossen, wihrend Klopstock, Wieland

177




und Lessing abseits bleiben — sollte davor bewahren, beide
Erscheinungen, wie es immer wieder geschieht, gleichwertig ein-
ander gegeniiberzustellen. Sie verhalten sich vielmehr zueinander
wie Evolution und Revolution, deren Neues eine stiirmische Erfiil-
lung und Verwandlung des Alten ist — wie sehr, zeigt sich daran,
daB zwar Lessing dem Sturm und Drang kiihl gegeniiberstand, die
Stiirmer und Dringer aber von Herder tber Goethe und Klinger
bis zu Lenz ihm hochste Verehrung zollen, zum Teil mit Lessingzi-
taten in den Dichtungen, soin Klingers Leidendem Weibund Lenz’
Hofmeister.

Der revolutionire Zug des Sturm und Drang wird zunéchst darin
sichtbar, da neben die Theologenkinder und GroBbirgersohne
der iilteren Aufklirung nun auffillig viele Abkommlinge der unte-
ren sozialen Schichten treten: Herder und Jung-Stilling stammen
von armen Dorfschulmeistern und Handwerkern, Hamann und
Schiller von unstudierten Wundarzten ab, Vo und Ulrich Braker
kommen aus dem Bauernhaus, Maler Miiller ist Gastwirtssohn,
Klingers Vater ist Konstabler, der Vater von Moritz ein herunter-
gekommener Regimentsmusikus. Gegeniiber der Empfindsamkeit
werden im Sturm und Drang die biographischen Beziehungen zum
Pietismus dichter, die religiosen Urspriinge noch klarer. Hamann,
der groBe Wegbereiter, Herder, Lavater, der junge Goethe, Lenz,
Moritz, die Grafen Stolberg, Schubart, Claudius, Jung-Stilling,
Ulrich Briker, der junge Schiller haben Anregungen aus dem Pie-
tismus erfahren; Hamann, Lavater, Jung-Stilling, Claudius, F. H.
Jacobi gehoren zu den geistigen vitern der Erweckungsbewegung
des 19. Jahrhunderts. Jung-Stilling, Hamann, Herder, Claudius,
Goethe, Lavater sind auBerdem Kenner der im Pietismus iiberlie-
ferten Mystik und des Neuplatonismus, einige auch Jakob Bohmes,
dessen theosophische Schriften Lavater « eine unerschopfliche
Goldfundgrube von Deutschheit und Poesie» nennti'4. So hat es
einen tieferen Sinn, daB der Schweizer CHRISTOPH KAUFMANN
(1753-1795), der «Gottesspiirhund» (Maler Miiller), der der gan-
zen Bewegung ihren Namen gegeben hat, indem er den Titel Sturm
und Drang fiir ein Drama Klingers vorschlug, im Pietismus herrn-
hutischer Richtung endet. Auch die Sprache der Genicbewegung
legt ein Zeugnis fiir die seit der Empfindsamkeit fortschreitende
Einstrahlung religioser Motive und Begriffe ab.

Bei der Verbreiterung der Beriihrungsflachen zwischen Reli-
gion und Welt im Sturm und Drang beschleunigt sich der Sakulari-

178



sationsprozeB, der die religiése Lebensreform ins Literarische ver-
schiebt. JoHANN GEORG HaMANN (1730-~1788), von Friedrich Karl
von Moser «Magus im Norden» genannt, zeitweise Konigsberger
Packhofverwalter im preuBischen Zolldienst, hat nach dem Schei-
tern einer Geschiftsreise 1756 in London eine christliche Bekeh-
rung erlebt. Seine Schriftstellerei ist ein Versuch, aus dieser Erfah-
rung Welt, Wissenschaft und Literatur zu deuten. Die Sokratischen
Denkwiirdigkeiten, dem gleichen Jahr 1759 zugehorig wie Nicolais
Briefe die neueste Literatur betreffend, rechtfertigen seine Wen-
dung gegeniiber zwei Freunden, dem Kaufmann Berens und dem
Philosophen Kant. Hamann wird offensiv gegen die Vernunftge-
wiBheit und den Autonomiegedanken der Aufklirung, deren
Galionsfigur Sokrates er in sokratischer, das heifit zur Besinnung
anstoBender, fragender Ironie fur sich reklamiert. Die Aufkldrung
sieht Sokrates als Lehrer praktischer Weltweisheit. Fiir Hamann ist
er ein aufs Christentum vordeutender Heide, gegeniiber den auf-
kldrerischen Sophisten der Mann des existentiellen Fragens, des
wissenden Nichtwissens («Ich weil3, daB ich nichts weil» ), der sich
glaubend seinem Daimon, einer gottlichen Stimme, anvertraut.
Nicht der Mensch erkennt Gott, er wird von ihm erkannt.

Mit der Auslieferung des Menschen an den Gott der Offenba-
rung, aus der allein dem Menschen Freiheit zukommt, hat Hamann
eine entscheidende Rolle fiir den Spatpietismus und seine Neupré-
gung in der Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts gespielt
und auch in den Katholizismus des Minsterischen Kreises der Fiir-
stin Gallitzin ausgestrahlt. Als er bei einem Besuch in Miinster
starb, wurde er in ihrem Garten begraben, da dem Protestanten der
katholische Friedhof verschlossen blieb. Der eigentliche Sturm und
Drang hat von Hamann entscheidende Anregungen geholt, aber
seine strikte christliche Bindung abgestreift. JoHANN GOTTERIED
HERDER (geb. 1744 im ostpreuBischen Mohrungen, gest. 1803 in
Weimar), Freund und Schiiler Hamanns wihrend der Konigsber-
ger Studienzeit, ehe er 176469 als Schulmann, spater Pastor, nach
Riga berufen wurde, ringt lebenslinglich um eine Synthese zwi-
schen Christentum, dem Spinozismus und dem Neuplatonismus.
Der junge Goethe 16st sich vom Christentum. Fiir Hamann ist die
Heilige Schrift Schliissel zu Natur und Geschichte, sein Gott stellt
sich der Welt dar; der Gott Herders verwirklicht sich in der Welt,
kommt in Natur und Geschichte erst eigentlich zu sich. Das auch
von Lessing in seiner Erziehung des Menschengeschlechts behan-

179




delte Thema, der Zusammenhang von Geschichte und Offenba-
rung, wird von Herder in seiner Zeit als Hofprediger in Blickeburg
(1771-76), wohin er nach Jahren der Wanderschaft und nach dem
epochemachenden 7usammentreffen mit Goethe in StraBburg
(1770-71) berufen wurde, breit entrollt. Die Begegnung mit der
pietistischen Grifin Maria Eleonore von Schaumburg-Lippe fithrt
zu einer religiosen Konzentration, durch die thm Matthias Claudius
und Lavater naheriicken. Auch eine Philosophie der Geschichte zur
Bildung der Menschheit (1774) feiert die Geschichte als «Schau-
platz der Gottheit» 115, nicht aber mehr in dem traditionellen, be-
sonders dem Barock geldufigen Sinne, daB ein gottlicher Spielleiter
den Menschen ihre Rollen in einem vorentworfenen Spiel zuteilt,
sondern im Sinne der Entfaltung cines organischen Prozesses, der
von immanenten Wachstumskraften gesteuert wird. Geschichte ist
Naturgeschichte der Menschheit in einem spirituellen, nicht vita-
listischen Sinne, da Natur fir Herder Gottnatur bleibt.
Wihrend die Aufklirung weithin durch Bibelkritik und histori-
sche Interpretation der Schrift das Christentum zersetzt, erschlieBt
Herder Die dlteste Urkunde des Menschengeschlechts (1774-76),
den biblischen Schopfungsbericht, in ihrer religiosen Aussagekraft
gerade dadurch, daB er, ausgehend vom tiglichen Schopfungsge-
schehen des Sonnenaufganges, ihre historische Dimension sichtbar
macht. Geschichte verwandelt sich ihm in Auch eine Philosophie
aus der Fortschrittsleiter der Aufklarung in einen Entwicklungszu-
sammenhang, der seinen Sinn in jedem Augenblick und in jeder
einzelnen Erscheinung tragt. Die Fiille und Mannigfaltigkeit der
Gestalten ist notwendig, damit das Gute und Géttliche in seinem
Reichtum voll aktualisiert werden kann. Analog dem Wachstum
des Menschen durchliuft die Menschheit in Vélkern und Kulturen
Wachstumsphasen je eigener Vollkommenheit. Der Hochmut der
Spatzeit, der sich Herder zugehorig weil, gegeniiber fritheren For-
men des Menschlichen ist deshalb vollig unangebracht, ein Zeichen
der Dekadenz. Hier ist der Punkt, an dem die Charakterisierung
von Epochen in schirfste Kritik an der Zeit umschlégt, der «Herz!
Wiirme! Blut! Menschheit! Leben!» verlorengegangen seitte.
Das Geschichtsverstindnis ist die Basis fur das Biindnis der jun-
gen Generation mit dem osnabriickischen Historiker und Politiker
Justus Moser (1720-1794), der Geschichte als Werden eines
Volkes, nicht mehr nur als Folge von Regenten, Verfassungen und

Vertragen verstehen will, wie er in seinem Aufsatz Deutsche

180



Geschichte, einem Beitrag zu Herders Sammlung Von deutscher
Art und Kunst. Einige fliegende Blatter (1773) schreibt; es ist ein
Ausschnitt aus der Vorrede zum ersten Bande der Osnabriicki-
schen Geschichte (1768). Moser sieht aus der Vielzahl kleiner
iiberschaubarer Gemeinwesen wie im alten Griechenland die
GroBe und die Kraft des nationalen Lebens erwachsen. Ein solches
Gemeinwesen ist ihm das Bistum Osnabriick, das, ein Kuriosum in
der an Kuriositdaten nicht armen Verfassung des Reiches, seit dem
Westfilischen Frieden 1648 abwechselnd von einem katholischen
und einem evangelischen Bischof aus dem Hause Braunschweig-
Liineburg regiert wurde. Bei diesem Wechsel blieben die alten
Landstinde, in anderen Territorien meist vom Absolutismus zu-
riickgedringt, kriftig, dhnlich wie in Hannover, wo die seit 1714
in England regierende Dynastie durch ihre Abwesenheit ein
Adelsregiment begiinstigte.

Bei Moser, der seine Laufbahn als Sekretér der Landstande be-
gann, zeigt sich eine merkwiirdige Pfropfung aufklarerisch-biir-
gerlicher, wihrend eines Englandaufenthalts befestigter Anschau-
ungen auf eine konservativ-standische Grundstimmung. So
vertrat er zwar die RechtméBigkeit der bauerlichen Leibeigen-
schaft, kritisierte aber MachtmiBbrauch des Adels. Das Mittelalter,
in der Osnabriickischen Verfassung in die Gegenwart hineinra-
gend, wird von ihm neugewertet als Epoche einer gewachsenen
freiheitlichen Ordnung, die dem Individuum Raum lieB. Gegen-
iiber der einseitigen Abwertung des «finsteren» Mittelalters bei
den meisten Aufkliarern, fiir die des Schweizers Isaak ISELIN
(1728-1782) Geschichte der Menschheit (1764, 5. Aufl. 1786) ein
Beispiel ist, feiert Moser in seiner Abhandlung Von dem Faustrecht
(1770), die Goethe begeisterte und mit zum G6tz hinfiihrte, das
Mittelalter als Epoche des gro8ten Gefiihls der Ehre, der mehrsten
korperlichen Tugend und einer eigenen Nationalgrofie und das
Faustrecht «als ein Kunstwerk des hochsten Stils»17; parallel
kommt Herder zu einer, freilich vorsichtigeren, Umwertung, die
sich bei ihm wie bei Méser durch die Akzentuierung des individua-
listischen und pluralistischen Zuges von der romantischen Mittel-
alterverherrlichung mit ihrem religiésen Universalismus unter-
scheidet. Hier ist der Boden fiir Goethes voriibergehende, aber
intensive Beschiftigung mit der Gotik des StraBburger Miinsters.
Auch iberall in seinen Patriotischen Phantasien (1774-86),
sprachkriftigen Betrachtungen iiber alle moglichen grof’en und

181




kleinen Fragen der Zeit, geht es Moser darum, die Mannigfaltigkeit
urspriinglicher und iiberlieferter Lebensformen gegeniiber den
Nivellierungstendenzen der Moderne zu behaupten. Mosers Toch-
ter JENNY VON VoIGTS (1749-1814), die Herausgeberin der Patrio-
tischen Phantasien, hat sehr zeittypische empfindsame Briefe an die
Fiirstin Luise von Anhalt-Dessau hinterlassen.

Ein Geistesverwandter Mosers in der Betonung der Eigenwiich-
sigkeit und Mannigfaltigkeit historischer Gebilde ist der Schweizer
JOHANNES VON MULLER (1752-1809), ein Historiker der jiingeren
Generation, der gleichfalls mit Herder in Kontakt kam. Wie Taci-
tus der romischen Kaiserzeit die Werte der Vergangenheit mah-
nend vor Augen fiihren will, sieht Miiller seine Aufgabe in der
Verherrlichung der alten naturhaften Zustinde der Schweiz, dieer,
von seinem Landsmann, dem Idyllendichter Salomon Gefiner nicht
unberiihrt, nach den Mustern des klassischen Arkadien und des bib-
lischen Patriarchentums in einem bewuBten kiinstlerischen Form-
willen stilisiert. Seine Geschichten schweizerischer Eidgenos-
senschaft (1780-1808) sind eine Quelle zu Schillers Wilhelm Tell.
Eine pietistische Bekehrung und die Begegnung mit Herder, auch
der Wechsel aus der Schweiz in den Dienst der Fiirstenhofe Kassel,
Mainz, Wien und Berlin weiten seinen Blick ins Universalhistori-
sche (24 Biicher allgemeiner Geschichte besonders der europd-
ischen Menschheit, 1809). Vom Glanz Napoleons geblendet, geht
er als Minister in die Dienste des westfalischen Konigs Jérome Bo-
naparte, in seinen letzten Tagen davon iiberzeugt, dafl Europa
seine geschichtliche Rolle ausgespielt habe und die Fackel an einen
neuen Ort der reinen Natur — Amerika — libergeben werde. Sein
praktisches Wirken ging dahin, die Universitdt Gottingen vor Ein-
griffen franzosischer Funktionire zu retten — die frithere Wir-
kungsstitte seines Landsmannes Albrecht von Haller, dessen Al-
pen Miiller das Motto seiner Schweizer Geschichte entnommen
hatte.

Herders Idee der Entwicklung, am organischen Leben gebildet,
weist auf das zweite Schliisselwort des Sturm und Drang: Natur. In
der Aufklirung als Vernunftnatur gefaBt, von Rousseau als Stand
der Harmonie gepriesen, wird die Natur von Hamann im Hauptab-
schnitt seiner Kreuzziige des Philologen (1762), Aesthetica in nuce
{iberschrieben, als lebendige Rede des Vatergottes «an die Kreatur
durch die Kreatur» 18, von Herder und dem jungen Goethe als dy-
namische Selbstverwirklichung der gottlichen Kraft verstanden. In

182



diesem Sinne wird der statische Substanzbegriff von Spinozas
Pantheismus in eine Bewegungsvorstellung tibersetzt und das von
einem ideenartigen, logoshaften Géttlichen ausgehende Emana-
tionssystem des Neuplatonismus zu einem dynamischen Panen-
theismus weiterentwickelt, unter dessen Ahnherren auch Jakob
Bohme zihlt. Esist ein Panentheismus, bei dem das Géttliche nicht
mehr, wie im Neuplatonismus, als logischer Grund, sondern als
Queligrund der von ihm ausflieBenden Welt, als das Schopferische,
Produktive in der Natur verstanden wird. Die Vorstellungstatigkeit
der gegeneinander isolierten «fensterlosen» Leibnizschen Mona-
den wird in allseitige, ineinandergreifende Wirksamkeit umge-
dacht. So die Quintessenz von Herders Schrift Gort (1787), deren
gedankliche Ansitze weit zuriickreichen. Die Aufkldrung hat laut
Hamann die Natur durch Abstraktion aus dem Wege gerdumt und
ihre Werkzeuge im Menschen, Sinne und Leidenschaften, ver-
stiimmelt. Im Sturm und Drang ist Natur nicht [inger das verniinf-
tig Geordnete, das regelhafte System, vielmehr das urspriinglich
Lebendige, die organische Gestalt; auch konkrete, erfahrene
Umwelt der konkreten Existenz.

Neben die Schweiz, als Inbegriff naturhafter Lebensmoglichkei-
ten seit Albrecht von Hallers Alpen gepriesen, in Goethes Schwei-
zerreise mit den Briidern Stolberg 1775 tiberschwenglich erfahren,
wie das 18. und 19. Buch von Dichtung und Wahrheit belegen, tritt
die Siidseeinsel Tahiti als ein Bild des in die Gegenwart hineinra-
genden Ursprungs, als Wirklichkeit eines irdischen Paradieses nai-
ver, guter Menschen, von dem die fritheren Insel-Utopien schon
getrdumt haben mochten. In den Reisebeschreibungen von La
Dixmerie von 1770 und Louis-Antoine de Bougainville (1771),
vor allem aber in Georg Forsters Bericht von seiner Reise um die
Welt mit dem berithmten englischen Kapitin Cook wird es greif-
bar, und die Vision erscheint in der Literatur von Friedrich Leo-
pold von Stolbergs Inselroman iiber Jean Paul und Morikes Insel
Orplid bis in die Schlager des 20. Jahrhunderts, nachdem schon
1777, in seinem Todesjahr, das jambische Epos Tayti, oder die
gliickliche Insel des ehemaligen Bremer Beitrigers Friedrich Wil-
helm Zacharid gedruckt worden war. Gerstenberg und Adolf
Overbeck spielten zeitweilig mit dem Plan, VoB, Claudius, Miller,
Friedrich Leopold von Stolberg und —~ Klopstock! fiir die Auswan-
derung nach Tahiti zu erwdarmen??®,

Mit der Neudeutung der Natur erfahrt auch, wie aus Hamanns

183




AuBerungen schon hervorging, das Menschenbild der Aufklarung
eine wesentliche Umformung. Die Renaissance hat die Individua-
litiit entdeckt, der Sturm und Drang erhebt sie zum Programm. Es
geht zwischen Aufklarung und Sturm und Drang nicht einfach um
die Rebellion des Gefiihls gegen die Vernunft, wie immer wieder
gesagt worden ist, sondern um ein ganzheitliches Menschenbild.
Fiir den Aufklirer ist der Mensch bestimmt durch den Hinzutritt
der Vernunft zur tierischen Natur, fiir den Sturm und Drang durch
seine individuelle Totalitdt. Die Aufklarung sicht geistige, seeli-
sche und kérperliche Eigenschaften, die dem Menschen gattungs-
haft zugehoren; der Sturm und Drang sieht Leib, Seele und Geist
als unteilbaren Ausdruck der Eigentiimlichkeit der Person.
«GroBe Philosophen mogen diese Herren immer sein, groBe allge-
meine Menschenkenntnis, Gesetze der menschlichen Seele Kennt-
nis, aber wo bleibt die individuelle?», fragt der Dichter Lenz die
Aufkldrer in seinen Anmerkungen iibers Theater’?®. Gefiihl, Lei-
denschaft ist fiir den Sturm und Drang nicht ein Gegenpol zum
Denken, vielmehr ein letzter Wesensgrund des Menschen, zu dem
die Reflexion zuriicktasten, den sie aber nicht einholen kann: «Der
empfindende Mensch fiihlt sich in Alles, fiihlt Alles aus sich her-
aus» — sogar der Wissenschaftler und Philosoph. «So ward Newton
in seinem Weltgebiude wider Willen ein Dichter, wie Buffon in
seiner Kosmogonie, und Leibnitzin seiner prastabilirten Harmonie
und Monadenlehre.» «Der tiefste Grund unsres Daseyns ist indivi-
duell, so wohl in Empfindungen als Gedanken.» Das sagt Herder
in seiner Abhandlung Vom Erkennen und Empfinden der mensch-
lichen Seele (1778), welche die Leibniz-Wolffsche Hierarchie der
Seelenkrifte, fiir die schon Klopstock nur Hohn iibrig hatte, ein-
reift. Was der «hellen und klaren Philosophie», die auf dem
«Leibnitzischen Schachbrett» spielt, die «Holle unterster Seelen-
krifte» war, wird zum Zentrum der Existenz.

Luther und der Pietismus wirken gleichermaf3en an der Ausfor-
mung dieser Anthropologie mit: der Pietismus, indem er, die per-
sonale Gotteserfahrung betonend, die Person als unwiederholbare
Individualitit mit einem einmaligen Welt- und Gottesverhaltnis
begreift — Hamann spricht in der Aesthetica von «individueller
Wahrheit»12! —; Luther, indem er Hamann den Weg zur Uberwin-
dung des Leib-Seele-Dualismus zeigt, denn «Geist» ist der Mensch
fiir Luther mit Leib und Seele, soweit er in der Gnade steht,

«Fleisch» aber der ganze Mensch im Siindenstand. Hier ankniip-

184



fend, verkiindet Hamann die Einheit des Menschen; Handeln,
Erkennen und Glauben als Totalakte der Personlichkeit. Der rat-
selvolle, mit Andeutungen und Zitaten beladene Stil Hamanns ist
im Inhalt dieser Botschaft begriindet. Hamann, ein Stotterer, ist
unfihig, ein begrenztes Thema im Nacheinander logischer Schritte
abzuhandeln. Er will, von jedem Einzelnen intuitiv-assoziativ aufs
Ganze ausgreifend, zentrale Anschauung, totale Mitteilung, und er
stellt sich damit in eine Stiltradition, die auf Mystik und judische
Kabbala zuriick- und auf Herders leidenschaftlich erweckende
Sprache vorweist. Das Stammeln wird so zum Vorzug, zum Siegel
der Inspiration: auch Moses stammelte — ein Motiv, das tiber Her-
der zum jungen Goethe lduft.

Genie, Sprache, Volk

Bedeutet fiir Hamann Gottes Reden zur Leiblichkeit und Sinnlich-
keit des Menschen noch eine gnadige Herablassung des Schopfers,
so kommt es durch Herder und den Ziircher Theologen JOHANN
Kaspar Lavater (17411801, gestorben an einer Verwundung
durch einen franzésischen Soldaten in einem der Napoleonischen
Kriege), der dhnlich wie Hamann von der Religion her den Sturm
und Drang auslosen hilft, zu einem wahren Gefiihls- und Sinnen-
enthusiasmus, einer Feier und Heiligung des Leibes. Lavater will
nicht nur die seelischen, sondern auch die korperlichen Ziige Jesu
Christi in den Menschen wiederfinden — das ist der Ansatzpunkt
seiner Physiognomischen Fragmente (1775-78), in denen er
Gesichts- und Korperbauformen studiert, eifrig unterstiitzt durch
Goethe und einen groBen Freundeskreis, der die physiognomische
Mode ausbreiten hilft. Ein besonders geistreicher Kritiker dieser
Mode ist der Aphoristiker Lichtenberg (u. a. Ueber Physiognomik,
wider die Physiognomen, 1778). Uberhaupt wird Christus fiir
Lavater zum Modell des Menschen, dem in diesem Vorbild Voll-
kommenheit und Schopferkraft verheiflen ist. Lavater sieht in
Christus die religiose Darstellung des Genietums, zu dem sich die
gesamte Zeitstromung des Sturm und Drang bekennt. Auch hier
ist ein Aufklarungsmotiv aufgenommen, das uns aus Lessings
Hamburgischer Dramaturgie wohlbekannt ist. Steht aber dort
Genie in einem dialektischen Bezug zum Kunstgesetz, so wird bei

185




den Stiirmern und Dréngern das Genie dem Gesetz enthoben, es
driangt zur schrankenlosen Selbstverwirklichung und ist als Origi-
nalgenie unvergleichlich — leicht ist hier das Genieideal in seiner
Zusammengehorigkeit mit dem neuen Individualitatsgedanken zu
fassen, wie iberhaupt die Genieidee nur deshalbin Deutschlandbe-
sonders tief Wurzel schiagen kann, weil sie religios vorbereitet ist.
Lavaters Unverdnderte Fragmente aus dem Tagebuch eines Beob-
achters seiner Selbst (1773} st ein frithes Zeugnis der Selbstanalyse
des modernen Individuums aus religitsem Geist.

Gleichzeitig mit Youngs Conjectures on Original Composition,
denen groBe Bedeutung fiir die Ausformung der Genielehre zu-
kommt, fafft Hamann in den Sokratischen Denkwiirdigkeiten
Sokrates als Beispiel des Genies, und die Aesthetica in nuce feiert
drei Jahre spiter die »Orgien und Eleusinischen Geheimnisse» der
schénen Kiinste, das heift die Mysterien, bei denen die Seele eine
rauschhafte Einung mit Gott, Tod und Auferstehung im Schaffens-
prozefl erlebt’?%. Verworfen sind die Kunstregeln, auf die noch die
Aufklirungsisthetik baut und mit deren Hilfe sie Dichtung zur
Nachahmung der durch Abstraktion getoteten Natur verkimmert,
das heiBt zur Abstraktion der Abstraktion macht. Fiir Hamann ist
der schopferische Mensch freigesetzt zur «Gegenwiirkung in die
Kreatur», zur Mitarbeit am Werk Gottes, den er gemif einem al-
ten Bild als «Poet am Anfang der Taten» bezeichnet1?3, und wih-
rend Hamann noch diese Mitarbeit im Sinne der Berufung Adams
auffaBt, sehen die Stiirmer und Dranger den Kiinstler, gleichfalls
eine traditionsreiche Metapher aktualisierend, als selbstherrlichen
Prometheus.

Wie Lessing entwickelt auch der Sturm und Drang seinen
Geniegedanken an der Gestalt Shakespeares, der zum Heiligen der
jungen Generation wird. Wohl kann sich Genie in allen moglichen
menschlichen Lebensformen bezeugen, aber am meisten nachge-
sonnen wird doch iiber die Erscheinung des groBen Kiinstlers. Der
Sammelband Von deutscher Art und Kunst, schon im Zusammen-
hang mit Moser genannt, enthilt auch Herders Aufsatz Shake-
speare, an dem der Wandel der Geniekonzeption besonders deut-
lich wird. Fiir Lessing ist Shakespeare Genie, weil sein Drama nach
denselben Gesetzen gebaut ist wie das griechische. Fur Herder liegt
die GroBe Shakespeares gerade darin, daf} sein Drama eine neue,
einmalige Gestalt ist. Der Dichter bringt eine je eigene Kunstwelt
hervor, er ist Entdecker seelischer Kontinente, die noch kein

186



Mensch betreten hat. Er ahmt nicht mehr die Naturerscheinung
oder Naturwirkung nach, sondern ist selbst naturhafte Kraft. Der
Sturm und Drang begreift erstmals das Kunstwerk als «lebendiges
Ganze» nach Analogie des Naturphdnomens, und er genief3t es zu-
gleich als Konfession des Kiinstlers, als Abdruck seiner Seele, «in-
niger, einiger, eigner, selbststindiger Empfindung»***. In diesem
Sinne feiert Goethe das StraBburger Miinster und dessen Meister
Erwin von Steinbach in seiner Abhandlung Von deutscher Bau-
kunst (1772, datiert auf 1773, Wiederabdruck in: Von deutscher
Art und Kunsf). Bine solche Betrachtungsweise zerstort die
Grundlagen der normativen Asthetik, die von der Antike bis zu
Lessing auf allgemeingiiltige Kunstgesetze vertraut hatte.

Dennoch ist Genie nicht Willkiir; anstelle der Bindung an eine
aligemeinverbindliche Norm wird es von Herder erstmals in seinen
wegbereitenden Frithschriften Uber die neuere Deutsche Litteratur
(1767) und Kritische Wilder (1769) auf die Geschichte, von Goe-
the in seinem genannten Aufsatz auf die gestalthafte Notwendig-
keit der Natur bezogen. Die alte Idee der klassischen Muster, nach
der moderne an antiken Autoren gemessen werden: Klopstock ein
neuer Homer, Uz ein neuer Anakreon, GeBner ein neuer Theokrit
— wird von Herder beiseite gerdumt. Nicht nur sind die klassischen
Muster unerreichbar, weil einer ganz anderen geschichtlichen
Situation entsprungen; die moderne Dichtung verfehlt auch durch
Nachahmung ihre mit der geschichtlichen Stunde gegebenen eige-
nen Moglichkeiten. Wie eine Pflanze wurzelt der grofle Dichter im
geschichtlichen Boden seines Volkes und Kulturzustandes. Seine
Dichtung ist Ausdruck einer Nationalindividualitat, die ebenso
einmalig ist wie die der Person. Abseits vom Staat, den er als me-
chanisches Gebilde beargwohnt, wird Herder zum Begriinder eines
Kulturnationalismus, der den aufklirerischen Gedanken eines
Fortschrittwettbewerbs der Nationen iiberwindet durch die ldee
einer Volkergemeinschaft, in der jedes Volk auf eine besondere
Weise die Menschheit darzustellen berufen ist. Die Treue jedes
Volkes zu sich, jedes einzelnen zu seinem Volke versteht Herder
als einen religidsen Auftrag. Das 19. und 20. Jahrhundert hat den
Nationalismus aufgenommen und mit allen — auch den verhangnis-
vollen, fur Herder noch nicht iibersehbaren — Konsequenzen aus-
gebildet.

Nicht nur fiir die Dichtung, auch fiir die Sprache fiihrt Herder
in Anlehnung an Hamann die geschichtliche und nationale

187




Betrachtungsweise durch. Bei Hamann bildet die Sprache einen
Schwerpunkt seines Denkens von den Kreuzziigen des Philologen
bis zu den Schriften der achtziger Jahre wie Zwey Scherflein zur
neusten Deutschen Litteratur (1 780), denn in der Sprache findet er
die vollkommenste Darstellung der sinnlich-geistigen Totalitét, in
der die schopferische Begegnung zwischen Gott, Welt und Mensch
stattfindet. Auch wenn Herder, nach dem Vorgang des franzosi-
schen sensualistischen Philosophen Etienne Bonnot de Condillac
(1715-1780),1n seiner Abhandlung Uber den Ursprung der Spra-
che (1772) von Hamann abweichend einen menschlichen, nicht
mehr unmittelbar gdttlichen Ursprung der Sprache annimmt,
stimmt er doch mit Hamann iberein in der Wiirdigung der Sprache
als eines Zugangs zum gottlichen Geheimnis der Welt, des Men-
schen und der Volker. Wahrend die Aufkidrung in der Sprache nur
ein mehr oder weniger vollkommenes Werkzeug sieht, ist sie fir
Herder ein lebendig sich entwickelnder Organismus. Hamanns
Satz aus der Aesthetica in nuce: « Poesie ist die Muttersprache des
menschlichen Geschlechts»??5, wird bei Herder der Ausgangs-
punkt einer Sprache und Dichtung zusammenschlieBenden Theo-
rie. Poesie ist demnach nicht Ergebnis kultureller Verfeinerung,
wie sie doch von altersher verstanden worden war, vielmehr die ur-
spriingliche AuBerung des Menschseins {iberhaupt. Sprache, in
ihrem Urzustand voller Bilder und Leidenschaften, entwickelt sich
allméhlich zu Abstraktion und Begrifflichkeit; sie verliert an Fiille,
was sie an Prizision gewinnt. Aus der Poesie der Frithe wird die
Prosa des Alters. Allein der Dichter behilt in diesem geschichtli-
chen ProzeB den Zugang zu den Urspriingen, seine Schopferkraft
trifft in die lebendige Mitte der Sprache, und so stellt sich in der
Dichtung die Sprache in ihrer jugendlichen Leidenschaft und Bild-
fiille wieder her. Die Ursprache der Menschheit ist Poesie, die
Poesie ist Ursprache, schon als Ausdruck des ganzen Menschen,
totale konkrete Sprache. Sie wird damit zum erstenmal von allen
anderen sprachlichen AuBerungsweisen, die den Menschen nur
partiell artikulieren und betreffen und so zu seinem Abstraktwer-
den beitragen, qualitativ unterschieden. Der Dichter erneuert
Sprache und Denken seines Volkes, erist als Erfiiller zugleich Herr
der geschichtlichen Stunde.

Wenn Dichter und Dichtung aus den Quellen des Urspriingli-
chen, die in der Geschichte aufspringen, gespeist werden, dann
miissen diejenigen sozialen Schichten und kulturellen Zeugnisse

188



fiir sie besondere Bedeutung gewinnen, in denen das nationale
Wesen auch in der Gegenwart urspriinglich lebendig ist: das ein-
fache Volk, Volkskunst, Volkssprache. Auch die Aufklarung hatte
ihr Augenmerk auf die unteren Klassen gerichtet, aber sie hatte
iiberall doch nur die Vernunft wiederfinden wollen, die sie selbst
verbreitete. Jetzt geht man zum Volk, um zu lernen, um zuriickzu-
holen, was man selbst durch Uberfremdung und Verbildung verlo-
ren hat. Justus Moser, der 1749 noch ein Arminius-Drama im
Gottschedgefolge geschrieben hatte und spater (1781) die wichtig-
ste Gegenschrift zu Friedrichs des GroBlen De la littérature
allemande publiziert, versucht in seiner Abhandlung Harlekin,
oder Vertheidigung des Groteske-Komischen (1761) den von Gott-
sched vertriebenen Hanswurst, die Stimme des Volkes, auf die
Biihne zuriickzuholen. Auch Lessing hat dessen Vertreibung kriti-
siert. Das volkstiimliche Puppentheater, das Fastnachtsspiel Hans
Sachsens und das Volksbuch kommen zu Ehren — man denke an
Faust und Genoveva. Vor allem aber greift man auf die Lyrik der
Volksiiberlieferung zurtick. Im Auszug aus einem Briefwechsel
éiber Ossian und die Lieder alter Vélker, abgedruckt in Von deut-
scher Art und Kunst, wird Herder zum Herold des Volksliedes mit
seinen kithnen « Wiirfen und Spriingen» von Hohepunkt zu Hohe-
punkt, zum Verkiinder Ossians, bei dem der Sturm und Drang mit
hochstem Enthusiasmus die Charakteristika alter Volkskunst ent-
deckte, die der zeitgenossische Erfinder dieses angeblichen kelti-
schen Dichters der Friihe, der Schotte JAMES MACPHERSON
(1736-1796), mit groBem Feingefuhl fiir die Sehnsiichte der Zeit
in seine literarische Mystifikation hineingelegt hatte. Der Barden-
dichter Denis hat Ossian 1768-69 in Hexametern iibersetzt,
Friedrich Leopold von Stolberg in freier Form 1806. Herders
Ossianschrift enthilt an eigenen Ubersetzungen u. a. die berithmte
schottische Ballade Edward.

Auch in der Volksliedbegeisterung sind neben englischen Anre-
gungen einheimische religiose Traditionen wirksam. Wie der Pie-
tismus sich von der gelehrten Theologie ab zu den einfiltigen
Frommen gewandt und den Offenbarungen der Laien gelauscht
hatte, um hier Ausgiisse des Heiligen Geistes zu empfangen, so
sucht jetzt der Theologensohn Gottfried August Biirger im Her-
zensausgufl tiber Volkspoesie (1776) «wahre Ausgiisse einheimi-
scher Natur» beim Volk'?%, und der junge Goethe sammelt im
ElsaB, wie spater die Romantiker, Volkslieder von den Lippen der

189




«iltesten Miittergens», wie er im September 1771 an Herder
schreibt. Eine neue Dimension dichterischer Sprache tut sich hier
auf. Kein Wunder bei alledem, daft nun auch der Bauer zum Hel-
den der ernsthaften Dichtung werden kann und die literarische
Sozialkritik die Lage der bedriickten Kleinblirger und Bauern er-
faBt, etwa in der Pfandung (1775) von Leisewitz, in Kabale und
Liebe von Schiller oder im modischen Thema der Kindsmorderin,
des verfiihrten Midchens aus dem Volke.

Die Wendung der Genies zur literarischen Volksiiberlieferung
wird dadurch begiinstigt, da Volkslied, Volksbuch und Puppen-
theater als volkstiimliche Unterhaltungen noch in der Gegenwart
der Zeit lebendig sind, und zwar in der Pragung, in der sie im Ver-
lauf des 16. Jahrhunderts mit zunehmend héfischer Orientierung
von Kunst, Literatur und Kultur in eine literarische Unterschicht
abgedringt worden waren. Damals ist ein noch tieferer Rif} ent-
standen als der zwischen barocker Standeliteratur und aufklreri-
scher Bildungsliteratur. Ihn wollen die Stiirmer und Dranger
schlieBen — das ist auch ein Sinn ihrer Verherrlichung des Mittelal-
ters, die ohnehin zeitlich einen Schwerpunkt in der Wende zum
16. Jahrhundert hat; das ist aber vor allem ein Sinn ihrer Einbezie-
hung der alten Uberlieferungen in ihre literarischen Bestrebungen,
und die kritischen Zeitgenossen haben das durchaus erfaBt: In sei-
nem 1777{. zur Verspottung der Volksliedbegeisterung der Genies
gesammelten Feynen kleynen Almanach vol schonerr echterr libli-
oherr Volckslieder fingiert Friedrich Nicolai als Herausgeber den
kunstsinnigen zeitgendssischen Schuster Meister Siuberlich, der
die Lieder aus dem Munde des Schusters und Binkelsingers Mei-
ster Wunderlich haben will, oder besser aus dem Munde seines
Gespenstes. Denn Wunderlich (ein Name, der auf G. A. Biirger
verweist) muf ruhelos als Gespenst umgehen, weil ihm 1617 die
Aufnahme in die «Fruchtbringende Gesellschaft» verweigert wor-
den ist. Die Griindung dieser Gesellschaft war ein Markstein der
Konsolidierung der hofisch ausgerichteten Barockkultur.

Es wiire allerdings eine Illusion zu meinen, die sozialkritische
oder politische Schriftstellerei hitte in der sozialen Unterschicht
erhebliche Wirkungen ausgelost. Lokale Aufwallungen wie die
sichsischen Bauernunruhen 1789 hatten kein politisches Pro-
gramm und wurden schnell unterdriickt. Immerhin berichtet
RupoLpPH ZACHARIAS BECKER (1751-1822) in seinem aufleror-
dentlich weit verbreiteten Noth- und Hilfsbiichlein fiir Bauersleute

190



(seit 1788) iiber Bauern, die unter dem Eindruck von Zeitungsbe-
richten zur Franzosischen Revolution und unter Berufung auf
Bibelspriiche des Glaubens waren, «als konne nun jeder thun, was
er wolle und brauche nichts mehr an die Obrigkeiten abzuge-
ben»127, Am ehesten erreichten Lieder das Volk, die brutal in das
Leben der Unterschicht eingreifende Einzelereignisse behandel-
ten, in denen sich die Gesamtsituation anschaulich zusammen-
faBBte. So wurde Christian Friedrich Daniel Schubarts Kaplied,
wihrend der Gefangenschaft des Dichters auf dem Hohenasperg
geschrieben und gegen den Soldatenschacher und die Zwangsaus-
hebungen des Herzogs von Wiirttemberg gerichtet, vor 1806 in
Kasernen und 1809 von ausriickenden Rheinbundtruppen gesun-
gen. Es erschien im ersten Band von Des Knaben Wunderhorn als
Volkslied, und Achim von Arnim berichtete 1811 an Jakob
Grimm, er habe es in allen Dorfern auf einhundert Meilen herum
gehort128, Auch in dem Mildheimischen Liederbuch (1799) Rudolf
Zacharias Beckers, einer Lyriksammlung mit volkspiddagogischer
Absicht, ist das Kapliedunter der Rubrik Fiir Soldaten, Landwehr-
und Landsturmminner abgedruckt, daneben allerdings auch ein
anderes Soldatenlied Schubarts mit durchaus affirmativer Ten-

denz:

Vivat der Soldatenstand, dieser Stand der Ehre!
Was wir unser Vaterland, wenn nicht dieser wire?
Hopsasa, trallalal

Vivant die Soldaten!

Trotz der ideellen Riickbindung des Genies an das Volk kann
der Sturm und Drang Merkmale einer eigentiimlichen sozialen und
einer politischen Ortlosigkeit zeigen. Herders Geschichtsschrei-
bung richtet sich auf Volker und Kulturen; Staaten sind ihm
«kiinstliche Anstalten der Gesellschaft»??%, «holzerne Maschi-
nen»13¢. Die Kritik am Absolutismus hat als mogliche Konsequenz
die Abwendung vom Staat, die Gleichgiiltigkeit gegen ihn. Der
Unabhiingigkeitskrieg der englischen Kolonien, der 1776 zur
Griindung der Vereinigten Staaten fithrt, die amerikanische
Erklarung der Menschenrechte, die in der Franzosischen Revolu-
tion wiederaufgenommen wird, finden ein lebhaftes Echo bei den
fortschrittlichen Geistern FEuropas von Klopstock iiber Schubart,
Friedrich Leopold von Stolberg, VoB bis hin zu Friedrich dem
GroBen; Freiwillige aus Europa, voran der spitere Revolutionar

191




Marquis de Lafayette, eilen der jungen Republik zu Hilfe; die Ver-
pachtung deutscher Landeskinder an die Englander fiir den ameri-
kanischen Krieg erweckt allgemeinen Abscheu; aber Stiirmer und
Dringer wie Lenzin seinem Waldbruder und Klinger in Sturm und
Drang lassen ihre Helden ohne jedes Interesse fiir die Idee der
amerikanischen Freiheit wahllos auf englischer oder amerikani-
scher Seite als Offiziere in den Krieg ziehen — es geht ihnen weniger
um politische Freiheit als um individuelle Selbstverwirklichung.
Auch personlich zeigte Klinger diese Wahllosigkeit bei den Versu-
chen, in welchem Heer auch immer eine Offiziersstelle zu fin-
den?31. Man ist erinnert an Heinrich von Kleist, der trotz heftiger
antifranzosischer Affekte mit dem Gedanken spielen konnte, in die
napoleonische Armee gegen England einzutreten.

Man muB fragen, wie weit das Genieideal mit den hybriden
Ziigen der prometheischen Selbstverherrlichung tiberhaupt Aus-
druck solcher Ortlosigkeit ist. Der Aufklérer fiihlt sich als Biirger,
das Genie steht praktisch auf sich allein, gehalten lediglich in
elitiren Gruppen; das Volk, dem man sich nahefiihit, lebt in
einer anderen, auBerliterarischen Welt. Die Begegnung mit thm ist
ein literarisches Wunschbild, bestenfalls Episode. Herders Journal
meiner Reise, 1769 auf der Schiffsreise von Riga nach dem Westen
entstanden, ist ein Zeugnis fiir die inneren Widerspriiche nicht nur
des Verfassers, sondern der ganzen Bewegung. Klopstock ist
«Priester» einer Gemeinde; Lessing und Wieland wollen als freie
Schriftsteller ein Publikum bilden; die Stiirmer und Dréanger aber
tragen eine geheime Sehnsucht zum Handeln und Tun, zur
Umwilzung der Welt in sich, die sie im Schreiben nicht erfiillen
kénnen. «. . . daB handeln, handeln die Seele der Welt sei, nicht
geniefen, nicht empfindeln, nicht spitzfiindeln», deklamiert Jakob
Michael Reinhold Lenz in seiner Abhandlung Uber Gotz von Ber-
lichingen (von Lenz erwahnt 1775). «Guter Gott Platz zu handeln
und wenn es ein Chaos wire das du geschaffen, wiiste und leer, aber
Freiheit wohnte nur da . . .132» Diese Freiheit gibt es nicht, und so
miissen die Stiirmer und Dringer entweder iiber ihre literarische
Laufbahn hinauswachsen, wie Klinger, der in RuBlland eine glan-
zende gesellschaftliche Karriere machte, oder unter Schmerzen die
produktive Selbstbeschrankung und Selbsterkenntnis des Kunst-
lers leisten, wie Goethe, oder hinter ihre Jugendideale zuriickfal-
len, wie Herder, oder scheitern, wie Lenz, der im Wahnsinn endet,
und eine Reihe von Halbgenies, so Goethes Bekannter aus Wetzlar

192



AUGUST SIEGFRIED VON GoUE (1742~1789), der im Trunk verkam.
Auch dieser tragische Aspekt gehort zum Bild einer literarischen
Revolution, ohne die es keine Klassik und Romantik gibe.




Der junge Goethe
Leipzig

Fiir den Frankfurter Patriziersohn JOHANN WOLFGANG GOETHE
(geb. 28. 8. 1749) tat sich eine neue Welt auf, als er 1765 zum
Jurastudium nach Leipzig kam, aus der mittelalterlich eingehegten
Freien Reichsstadt in das weltoffene Zentrum wirtschaftlichen und
geistigen Lebens, dessen kultureller Glanz allerdings bereits leise
zu verblassen begann, denn Gottsched und Gellert hatten sich
selbst iiberlebt und besaBen fiir die akademische Jugend keine
Uberzeugungskraft mehr. Zwiespiltig ist daher Goethes Verhalten
in der neuen Umgebung. Einerseits bemiiht er sich um moglichst
schnelle Anpassung an den eleganten Ton, andererseits spurt er
bald die Fragwiirdigkeit und Briichigkeit der Leipziger Gesell-
schaft und Kultur. Zugang findet Goethe in der Familie des Malers
und Kupferstechers Adam Friedrich Oeser, einer Ubergangsge-
stalt vom Rokoko zum Klassizismus, von dem Winckelmann in
Dresden gelernt hatte und bei dem jetzt Goethe, der begabte
Zeichner, in den Zeichenunterricht geht, zusammen mit dem
spateren preuBischen Staatskanzler Karl August von Hardenberg.
Es entsteht eine Freundschaft mit Oesers Tochter Friederike. In
der Familie des Verlegers Breitkopf lernt er den Singspielkompo-
nisten Johann Adam Hiller kennen, und am Mittagstisch des Zinn-
gieBers Schonkopf verliebt er sich in dessen Tochter Kéthchen.
1768 endet Goethes Leipziger Studienzeit mit einer seelischen
Krise und schwerer kérperlicher Krankheit.

Die Dichtung des jungen Goethe spiegelt die Spannungen wie-
der, ohne sie schon als Ganzes gestalten zu konnen. Die pathe-
tisch-rhetorische Haltung der Frankfurter Kindheitsdichtungen
(u. a. Poetische Gedanken iiber die Hollenfahrt Jesu Christi, Frag-
mente einer Alexandrinertragddie Belsazar) wird in Leipzig sofort
aufgegeben. Die Gedichtsammlungen Anneite {(handschriftlich
1767), Lieder mit Melodien (handschriftlich 1768) und Neue Lie-
der (anonym 1769 mit der Jahreszahl 1770) gehen mit Virtuositat
auf den herrschenden anakreontischen Stil ein. Zuweilen — etwa in
Die Nacht, An den Mond, Unbestindigkeit— klingt ein empfindsa-

194



mer Ton, blitzt ein schon gesehenes Naturbild auf, die aber durch
die epigrammatische Zuspitzung iberspielt werden. Von der Kon-
vention zur Konfession gehen die drei Oden an meinen Freund
(1767). Schmerz und Erbitterung iiber ein gesellschaftliches Ver-
leumdungsspiel, das seinen besten Freund Ernst Wolfgang Beh-
risch, spiter Prinzenerzieher in Dessau, veranla8t, eine Leipziger
Hofmeisterstelle aufzugeben, sprechen sich aus in freien Rhyth-
men, der von Klopstock geschaffenen hoch expressiven lyrischen
Form. Erstmals bahnt sich hier, wenn auch noch jugendlich unsi-
cher, die eigentiimlich Goethesche Symbol- und Bekenntnisspra-
che an.In Wilhelm Raabes Akten des Vogelsangs hat die erste Stro-
phe der dritten Ode die Bedeutung eines Leitmotivs.

Auch im Schiferspiel Die Laune des Verliebten (1767), Gipfel
der Gattung, die von Gottsched propagiert worden war, waltet
schon Goethes Tendenz, sich vom Andrang des Erlebens durch das
poetische Bild zu befreien. Wie der junge Goethe seine Studenten-
liebe Kithchen Schonkopf, so quélt der Schifer Eridon seine
Amine mit Eifersucht. Das Motiv des an sein Gefiihl ausgeliefer-
ten, sich ihm ausliefernden Menschen — in der spiteren Dichtung
Goethes immer wieder variiert — sprengt fast den grazisen scha-
ferlichen Rahmen und wird mit groBer kiinstlerischer Okonomie
in ihn zuriickgebogen. Wenn Eridon mit seiner Geliebten verschnt
wird, indem man ihm die eigene Schwiche vordemonstriert, wird
die Frage nach der Ungewi8heit des Gefiihls nicht geldst, sondern
nur auf den Fragenden zuriickgeworfen. Als Summe der Leipziger
Gesellschaftserfahrungen kann das Lustspiel Die Mitschuldigen
(geschrieben 1769) gelten, obwohl es erst nach der Riickkehr nach
Frankfurt Gestalt gewinnt. Hier verdichtigt jeder jeden, weil jeder
auf seine Weise eine Maske trigt. Das wechselseitige Verzeihen
und Durchschauen stiftet Komplicenschaft. Der Spitzbube des
Stiickes ist der «ehrlichste» Mann unter lauter falschen Anspri-
chen; auf seinem Niveau trifft man sich zuletzt. Der Rickgriff auf
die Tradition der Stegreif- und Typenkomd&die mit ihren grotesk-
komischen Ubertreibungen und Stilisierungen hilft zur distanzie-
renden Verfremdung, und der Alexandrinervers, in der Laune des
Verliebten empfindsam unterspult, betont in seiner kalten Prazi-
sion das Maskenhaft-Konventionelle dieses Treibens.

195




Lyrik seit StraSburg

Nichts zeigt besser die Unentschiedenheit und Unruhe der langen
Frankfurter Genesungszeit, als daB der Dichter der Mitschuldigen
geistige Heimat im pietistischen Kreis der entfernten Verwandten
Susanna Katharina von Klettenberg sucht, wovon seine Briefe an
den Leipziger Nachfolger Behrischs, Ernst Theodor Langer,
Zeugnis ablegen. Christliche Naturmystik und die Unparteiische
Kirchen- und Ketzer-Historie des radikalen Pietisten Gottfried Ar-
nold beschiftigen den Kranken. Was hier an inneren Kraften auf-
geschlossen wird, findet Richtung und Zie!l in Strafiburg, wohin
Goethe am 1. 4. 1770 zur Fortsetzung seines Studiums aufbricht.
Studienberater wird ihm hier sein Tischgenosse Johann Daniel
Salzmann, ein Aktuar. Die Erschiitterung einer ersten grofien
Liebe zu der Sesenheimer Pfarrerstochter Friederike Brion und die
Begegnung mit Herder, der sich wegen einer Augenoperation in
StraBburg aufhielt, bringen Goethe den Durchbruch zu einem vol-
lig neuen Weltverhiltnis und Daseinserlebnis. In Friederike und
ihrem Lebenskreis erfahrt Goethe die Schlichtheit und Natur, die
Herder verkiindet; Oliver Goldsmith’s (1728-1774) empfindsam-
idyllische Schilderung einer Landpfarrersfamilie in The Vicar
of Wakefield (1766), die Herder zur Lektiire empfiehlt, wird
fiir Goethe ein literarisches Medium zu dieser Wirklichkeit.
Herders Ahnung einer neuen Poesie findet nun in Goethe Er-
fiilllung.

Am schnellsten gewinnt das Neue Gestalt in der Lyrik. Gegen-
iiber der unpersonlichen artistischen Kunstiibung der Leipziger
Anakreontik sind die Sesenheimer Lieder an Friederike Erlebnis-
aussage und individueller Ausdruck von einer bisher nicht gekann-
ten Intensitat. Der lyrisch fruchtbare Moment, der besondere
Lebensaugenblick, erfahren von einer besonderen Seele, regt nicht
nur das Gedicht an, er geht auch unmittelbar und bestimmend in
das Gedicht ein, ja er ist das Gedicht selbst:

Wie herrlich leuchtet
Mir die Natur!

Wie glanzt die Sonne!
Wie lacht die Flur!

Die Bewegungen des Sprechens und des Fijhlens sind hier identisch

196



geworden, undin gleicher Weise werden Hingabe und Selbsterfah-
rung in der Liebe, Geben und Nehmen eins:

O Maidchen, Madchen,
Wie lieb’ ich dich!
Wie blinkt dein Auge,
Wie liebst du mich!

heif3t es im Mayfest, oder «LaB mich ihr und la sie mein» (Kleine
Blumen, kleine Blatter, Erstfassung); «Und doch, welch Gliick! ge-
liebt zu werden, Und lieben, Gotter, welch ein Gliick!» ( Willkom-
men und Abschied). Die Liebe, in der Anakreontik meist auf sich
selbst bedachte Sinnlichkeit, ist jetzt ein Weltzustand totalen Aus-
tauschs, der sich in solchen Umkehrformeln bezeugt.

Immer wieder flieBen auch Natur und Seele ineinander: «Es
dringen Bliiten aus iedem Zweig . . . Und Freud und Wonne aus
ieder Brust»; «So liebt die Lerche ... Wie ich dich liebe .. .»
(Mayfest). Die Eiche als aufgetiirmter Riese in Willkommen und
Abschied, die Finsternis mit hundert schwarzen Augen sind
Gebilde des eignen Innern, aber die Stimmung wird erst Gestalt,
indem sie in die AuBenwelt Ubertritt und sie verwandelt. Herz-
schlag und Hufschlag des Pferdes klingen im jambischen Rhythmus
des Gedichtanfanges geheimnisvoll zusammen. Im einmaligen
Begegnen und Abschiednehmen sind alle Seligkeit und aller
Schmerz, die Unendlichkeit und Endlichkeit dieser Liebe und je-
der Liebe gegenwartig. Die ganze Schdpfung spricht im lyrischen
Ich, und die letzten Requisiten der anakreontischen Diminutivwelt
— Zephir, die Frihlingsgotter, Kranzchen, Striufichen, kleine Blu-
men, kleine Bliatter — werden rasch in den grof3en Kontur des neuen
Allgefiihls eingeschmolzen. In Kleine Blumen, kleine Blitter
wird dieser ProzeB selbst zum Gedicht. Was tdndelnd anfingt,
endet mit einem Gebet an das Schicksal, das in der klassischen
Endfassung Mit einem gemalten Band um der Einheit des Tons wil-
len gestrichen ist, und mit der innigen Aufforderung: «Reich mir
deine liebe Hand!» Beethovens Vertonung hat die klassische Um-
formulierung «Reiche frei mir deine Hand» in einen jubelnden
melodischen Aufschwung gefafit.

Bei aller Unmittelbarkeit ist diese Lyrik aber auch Form im
hochsten Sinne. Der Neuerer schopft aus der Stiltradition der
Volksdichtung. Vom Volkslied iibernimmt Goethe die lockere
Reihung von Vorstellungen, Bildern und Situationen, die dem Fluf

197




des Empfindens folgt. Die Ballade besonders, durch Thomas Per-
cys Sammlung englischer Volksballaden Reliques of ancient Erg-
lish Poetry (1765) ins Blickfeld geriickt, ist eine Neuschopfung aus
dem Geist der Volkskunst, die bei Goethe und den Genossen des
Géttinger Hains nebeneinander erfolgt. Goethes frithe Balladen,
ctwa das Heidenréslein oder der Konig von Thule, sind sangbar wie
die Volksballade, die in Deutschland seit dem Barock ein unterli-
terarisches Dasein gefristet hatte; sie sind, wie einige der Sesenhei-
mer Lieder, vertont worden, z. T. sogar mehrfach, wobei die Skala
der musikalischen Umsetzungen vom schlichten Volkston bis zur
expressiven Charakteristik bei Beethoven reicht. Komponisten
sind auBer ihm Karl Siegmund Freiherr von Seckendorff
(1744~1785), Johann Friedrich Reichardt (1752-1814) und Karl
Friedrich Zelter (1758-1832), die alle drei Goethe personlich
nahe kamen. Reichardt, seit 1775 preuBischer Hofkapellmeister
unter Friedrich dem GroBen, verlor 1794 seine Stelle wegen revo-
lutiondrer Gesinnungen. Neben seiner Arbeit als bedeutender Mu-
sikschriftsteller gab er von 1793 bis 1801 einen Revolutionsalma-
nach heraus. 1808 wurde er fir kurze Zeit Hofkapellmeister
Jérome Bonapartes in Kassel.

Die Balladen Goethes geben eine auf Hohepunkte zusammen-
gedringte schicksalhafte Handlung, sie verwenden altertimliche
und dialektgefirbte Wendungen und Wortfiigungen von groBer
Sinnfiille gerade in dulerster Schlichtheit, aber sie sind nicht anti-
quarisch und imitativ. Statt der weitschweifenden Ausbreitung, wie
sie das Volkslied und spiter die Romantiker lieben, konzentriert
Goethe seine Gedichte. Dem Prinzip der Reihung lauft bei seinen
Liedern und Balladen das Prinzip der symbolischen und metapho-
rischen Verdichtung entgegen. Komprimierende Sinn- und Wort-
fiigungen wie «ein rosenfarbnes Frithlingswetter», «Bliiten-
dampf», «Lebensglut» wiren so im Volkslied nicht moglich,
ebensowenig wie die Vielschichtigkeit der Symbolik des Bechers
im Konig von Thule. Der Becher stellt die Einheit des Gedichtes
her und schlieBt eine unausschopfliche Fiille der Beziige in sich zu-
sammen. Er ist GefiB der Liebe und des Lebens, det Erinnerung
und der Selbstvergessenheit, Qinnbild des Daseins, das sich sinkend
erfiillt, und des uniibertragbar Eigenen, durch das der Mensch, nur
cin Glied in der unendlichen Kette der Geschlechter, doch zugleich
unmittelbar zum Leben ist.

Im August 1771 kehrt Goethe aus Straf3burg nach Frankfurt zu-

198



riick und erdffnet als Lizentiat der Rechte eine Advokatur. Das
Verhiltnis zu Friederike ist schuldhaft gelost. Biirgerliche Einord-
nung und geniehafte Entfaltung sind die Pole, zwischen denen sich
sein Leben in den nichsten Jahren bewegt. Eine Reihe von Kiinst-
lergedichten und dramatischen Skizzen wie Kiinstlers Morgenlied,
Des Kiinstlers Erdewallen, Des Kiinstlers Vergotterung, 177374
geschrieben, sprechen den Gegensatz zwischen Genie und Gesell-
schaft aus. Die Kunst ist heilig; in einer Morgenandacht liest der
Kiinstler

Andacht liturg’scher Lektion
Im heiligen Homer,

aber sie muf3 doch nach Brot gehen:

Uranfingliche Schénheit, Konigin der Welt!
Und ich soll dich lassen fiir feiles Geld —

Zuletzt wird wieder eine Liebesbegegnung zur Summe der Situa-
tion. Eine Verlobung mit der Frankfurter Bankierstochter Anna
Elisabeth Schénemann 1775 wird bald gelost unter inneren Kamp-
fen, die sich ebenso wie das Gliick dieser Liebe in den Lili-Liedern
verhaltener aussprechen als die Sesenheimer Lyrik. Schonstes lyri-
sches Zeugnis der seelischen Spannung, die sich im Bild der gelas-
sen reifenden Frucht besinftigt, ist das Gedicht Auf dem See, ent-
standen 1775 wihrend Goethes erster Schweizerreise. Auch sonst
durchstreift Goethe in diesen Jahren auf weiten Fullmérschen und
Ritten das Land. Im Bild des Wandrers, dessen urspriinglich reli-
gibser Sinn noch im epischen Fragment des Ewigen Juden (aus
dem Jahr 1774) aufleuchtet, erfahrt der Sturm und Drang seine
Freiheit und Schrankenlosigkeit, aber auch seine Umgetrieben-
heit.

Goethes groBe Hymnen, die diese Symbolik ausformen, entste-
hen seit der zweiten Riickkehr nach Frankfurt. Die Idylle Der
Wandrer (wohl 1772) 1aBt den Kulturmenschen auf der Suche nach
der Kunst diec Natur und in der Natur ein neues Verstdndnis
der Kunst als einer anderen Natur finden. Wandrers Sturmlied
(wohl 1772) und An Schwager Kronos (entstanden 1774) tiberho-
hen die reale Situation des Wanderns im Unwetter und der Reise
in der klappernden Postkutsche ins Symbolische der Lebensreise
und der Selbstbehauptung beim Sturm feindlicher Gewalten, aber
auch unter dem Sturm der Inspiration, wobei mit einem humoristi-

199




schen Seitenblick die UnverhiltnisméaBigkeit von realem AnlaB
und idealer Bedeutung im Auge behalten wird. Wahrend die Welt
ihre Wirme von Apoll, dem Sonnengott, empfingt, gliht im
Sturmlied das Genie von innen, aus dionysischer Kraft. Die Anru-
fung Pindars deutet auf den zweiten Quell der Sturm und Drang-
Lyrik: Das liedhafte Schaffen begeistert sich am Volkslied, die
Hymnendichtungan Pindar, den man fiireinen Dichter freirhythmi-
scher Dithyramben hielt, und an Klopstocks freien Rhythmen, de-
ren Baugesetz — Verzicht auf metrische Bindung des Rhythmus
und logische Ordnung der Rede zugunsten einer inspirativ gestei-
gerten Ausdruckssprache — nun mit letzter Kithnheit verwirklicht
wird: in Wortzusammenballungen, Satzsprengungen und Umstel-
lungen, in rhythmischen Gipfeln und Schwingungen, wie sie $O
Klopstock nie gewagt hat. Wie das Ich des Genies gegeniiber Klop-
stock noch weiter aus seinen Bindungen herausgetreten ist, so auch
seine Sprache, wenn es seine hochsten Gehalte verkiindigt.
Hohepunkte der Jugendhymnik Goethes sind Mahomets-Ge-
sang (1772/3), Prometheus (wohl 1774) und Ganymed (wohl
1774) — die beiden ersten dem Umkreis dramatischer Entwiirfe
angehorig. Prometheus und Ganymed, von Schubert vertont, sind
mythischen Gestalten in den Mund gelegt: dem Halbgott, der in
der Empdrung gegen Zeus die Menschen erschuf, und dem Jing-
ling, der von Zeus als Mundschenk der Gotter entriickt wird. Ma-
homets-Gesang ist der Gesang zu Ehren Mahomets. Wihrend sich
das religiose Genie im Dramenfragment uber den Religionsstifter
tragisch verschattet, wird es von seinen Anhingern lyrisch gefeiert
im alten religiosen Symbol des Flusses, der zum Meere Gottes eilt.
Ahnlich kontrapunktisch zum dramatischen Entwurf, wenn auch
nicht, wie Mahomets-Gesang, unmittelbar in den dramatischen
Kontext gehorig, verhilt sich die Prometheus-Hymne. Die Rebel-
lion gegen die Gétter erscheint in dem einzigen freirthythmisch ab-
gefaBiten Drama Goethes durchaus nicht so unproblematisch posi-
tiv wie in der Hymne, die als Antigebet verstanden werden kann.
Zwar 1iBt sich aus den zwei Akten des Fragments liber den geplan-
ten Ablauf der Handlung keine Klarheit gewinner, aber soviel
scheint sicher, daB die Schopfungsleistung des Prometheus, durch
die er sich unabhiingig gegen die Gotter stellen will, aus einer hy-
briden Vereinseitigung innerhalb zweier ewiger Grundrichtungen
des Lebens flieBt, die Goethe spiter als Verselbstung und Entselb-
stigung bezeichnet und durch die Zusammenstellung der Prome-

200



theus-Hymne und des Ganymed in seiner Lyrik angedeutet hat.
Wie Prometheus hochste Kraftfiille in trotziger Vereinzelung er-
lebt, so driingt alles Lebendige danach, unbedingt es selbst zu sein.
Bis in die Plastizitdt und SelbstbewuBtheit der Sprache und ihrer
Bilder wirkt die Verselbstungstendenz. Wie Ganymed der Licbes-
glut des Friihlings, durch dessen Mittlerschaft ihn die Liebe des
gottlichen Vaters sucht, mit Hingabe antwortet, so will aber auch
alles Lebendige «umfangend umfangen» im All aufgehoben sein,
und wieder wirkt das Hinschmelzen bis in Satzbau und Rhythmus,
die alle Beziehungen in ein FlieBen und Gleiten bringen. Erst die
Polaritit beider Tendenzen macht das Ganze der Welt aus. Im ur-
bildlichen Sehen zeichnet sich schon bei diesen Hymnen der Friih-
zeit die Moglichkeit der Klassik ab.

Gotz von Berlichingen

In Goethes Rede Zum Shakespeares-Tag, 1771 kurz nach seiner
Riickkehr aus Strafburg niedergeschrieben, findet sich der be-
riihmte Satz, Shakespeares Stiicke drehten sich alle «um den ge-
heimen Punkt, . . . in dem das Eigentumliche unsres Ichs, die pra-
tendierte Freiheit unsres Wollens, mit dem notwendigen Gang des
Ganzen zusammenstofit»133, Diese AuBerung sagt weniger tiber
Shakespeare als iiber Goethes Erfahrung des Tragischen, die der
neuen Genie-Haltung entspringt. Lessing siecht den einzelnen
Menschen als Exponenten einer Weltordnung, die sich wohl vor-
iibergehend tragisch verdunkeln kann, im ganzen aber heil ist. Der
Angehorige des Sturm und Drang will das « Eigentiimliche seines
Ichs» erfiillen und muB dabei mit den anderen Eigentiimlichkeiten
wm sich her, die das Ganze der Welt ausmachen, um so hérter zu-
sammenstoen, je kriftiger er auf seinem Selbst beharrt und seinen
Freiheitsanspruch geltend macht. Goethe hat in mehreren Dra-
menfragmenten und -planen — Caesar, Mahomet, Prometheus —
den «geheimen Punkt» anvisiert, wo der groBie Mensch mit der
Welt, das wurzelhaft Eigentiimliche mit dem Allgemeinen zusam-
menprallt, und Faustund Egmontverwandeln die Genieauffassung
des Tragischen dem klassischen Weltbild ein. Die friiheste ge-
schlossene Darstellung findet die Tragodie des Individuums in der
Geschichte Gortfriedens von Berlichingen (1771), nach der Kritik

201




Herders gestrafft und 1773 veroffentlicht als Gotz von Berlichin-
gen mit der eisernen Hand. Ein Schauspiel.

Esist kein Zufall, daB der junge Goethe seinen ersten tragischen
Stoff in der Geschichte gewinnt; stellt sich doch in ihr, wie das Her-
der erstmals deutlich gesehen hat, das je Einmalige und Besondere
menschlicher Lebensformen am sinnfélligsten dar. Wie im Faust
undspiter im Egmont faBt Goethe auch im Gérz mit genialer Griff
in die Geschichtsepoche des 16. Jahrhunderts, wo gewachsene und
eigentiimliche Ordnungen bedroht werden durch neuzeitliche
Organisation und Norm. Der tiichtige, auf seinen Vorteil bedachte
Raubritter Gottfried von Berlichingen, der dem jungen Goethe aus
dessen Autobiographie entgegengetreten war, wird schon bei sei-
nem ersten Auftritt ins Exemplarische gesteigert. Der Klosterbru-
der Martin, in seiner Lebenskraft gebrochen, weil er einer fremden
Ordnung untersteht, die seinem Lebensgesetz widerspricht, ge-
nieBt in der Begegnung mit Gotz die « Wollust, einen grofen Mann
zu sehn»134: eine in sich ruhende, mit sich iibereinstimmende Per-
sonlichkeit, die die Freiheit ihres So-Seins gegen die Welt vertei-
digt. «Freiheit» ist das Kennwort des Gotzschen Lebenskreises.
Der Lobpreis der Freiheit steht am Wendepunkt seiner Lebens-
bahn, vor der Gefangennahme durch die Truppen der
Reichsexekution; Freiheit ist das letzte Wort des Sterbenden.

Dieses Wort gewinnt seinen besonderen Glanz dadurch, daB es
sich mit einem zweiten Ideal, dem des Rechts, zu einer Vision des
richtigen Lebens verbindet. GOtz traumt von einer Welt, in der je-
der Mensch seinem inneren Gesetz folgen darf und in der doch das
Rechte geschieht, von einer Welt der Harmonie zwischen Einzel-
nem und Ganzem. Der Einzelginger, der auf eigene Faust, als
Selbsthelfer handelt, fithlt sich als Vorkdmpfer des Reiches, und
wenn die untergehende Ordnung des alten deutschen Kaiserrei-
ches als diese Welt der Harmonie, die aufkommende Ordnung der
Neuzeit als Welt des Verfalls erscheint, dann wird die Darstellung
der Geschichte zur riickwirts gewandten Utopie. Das Rechte er-
scheint als das Vergangene, das Falsche als das Kommende, in
Wirklichkeit aber geht es um einen Konflikt, der mit tinem zeitli-
chen, geschichtlichen Nacheinander nichts zu tun hat, obwohl er
sich natiirlich literatursoziologisch orten 1at: um die Unversohn-
lichkeit von Ich und Welt, genauer um den Widerstreit zwischen
der sich einzig wissenden Individualitdt und der gleichen modernen
Gesellschaft, die dieses Ideal mit der Freisetzung des Menschen aus

202



seinen iiberkommenen Bindungen moglich macht und zugleich an
seiner vollen Verwirklichung hindert, sofern sic neue, zunehmend
abstrakte und zugleich hoch verinnerlichte gesellschaftliche Rege-
lungssysteme hervorbringt. In einem Stiick, in dem die biirgerli-
chen Pfeffersiacke verspottet werden, wird von dem Ritter Gotz
eine Problematik durchlitten, die der fiir Goethe heraufkommen-
den modernen Gesellschaft angeh6rt und im gesamten Sturm und
Drang zum Austrag kommt, wenn er provokativ das Originale,
Gewachsene dem Regelhaften und Mechanischen entgegenstellt.

Wie diese Problematik unlosbar ist, so wird Gotzens Vision tra-
gisch widerlegt. Zunichst durch seine Gegenspicler. Gotzens auf-
cinander bezogene ldeale der freien Selbstverwirklichung und des
Rechtes erscheinen in deren Sphire auseinandergerissen als Zerr-
bilder wieder. Das Recht, ohne Bezug auf die Person, ist mecha-
nisch und blind; die gleiche Symbolfunktion, die hier das Romische
Recht besitzt, hat spiter im Egmont der Gleichschritt der spanmi-
schen Soldateska. Der edle Gotz wird im Namen des Rechts ver-
nichtet. Der Drang zur Selbstverwirklichung, ohne Bezug auf das
Recht, wird zur Fratze. Der Bischof, Weislingen, Adelheid, Franz
— alle erheben einen unbedingten Anspruch auf Icherfiillung, und
immer schirfer tritt das Damonische einer Welt heraus, in der je-
der, indem er scheinbar seinem Willen folgt, zum Getriebenen
wird. Der joviale Egoismus, der in den Aufangsszenen sich produ-
ziert, endet in einem Taumel von Mord, Verrat und Verbrechen.
Adelheid von Walldorf, das damonische Triebwesen, regiert dic
Stunde. Inihrer treulosen Hinwendung zu immer anderen Liebha-
bern klingt das alte Motiv von der unbestandigen «Frau Welt» an.
Ein anonymer Untergrund — revoltierende Bauern, Zigeuner,
Soldner ~ wird lebendig. Wahrend erst in mosaikartig gefugten
Szenen behibig Lebensraum neben Lebensraum gestelit wird, ver-
wandelt sich schlieBlich das Geschehen in einen reiflenden apoka-
lyptischen Strom, der Gotz verschlingt. Vor allem die grofie Bau-
ernkriegsszene der Urfassung mit der Rache der Bauern an ihren
adligen Quadlern hat einen eschatologischen Zug.

Doch dieser Untergang ist nicht nur von aulen bedingt. Die
Widerlegung der Gotzschen Vision vollzieht sich auch in seiner
eigenen Existenz, und allein dadurch bekommt sein Scheitern tra-
gische Notwendigkeit. Gotz hat viele Freunde, die sich thm freiwil-
lig unterordnen, ein Mann aber ist es, um den er mit Leidenschaft
wirbt, und gerade an thm muBl er scheitern: Weislingen. Weislingen

203




und Gtz waren einst Freunde und Briider wie Kastor und Pollux,
das beispielhafte Paar, aber durch sein bloBes Dasein in ruhiger,
unbeirrbarer Kraft hat Gotz Weislingen aus der Bahn geworfen
und zu einer Selbstbehauptung gezwungen, deren der Schwachere
nicht fahig war. «Sein Daseyn ist ein Monument deiner Schwiche»,
ruft ihm Adelheid hohnisch zu®3%. Rivalitat, nicht erotische Unbe-
standigkeit, ist Weislingens wichtigster Antrieb. Gotz sitzt ihm wie
ein Pfahlim Fleische, und deshalb wird Weislingen zur Schlisselfi-
gur des Gegenspiels, das Gotz in den Tod treibt. In einem ibertra-
genen Sinne gestaltet hier Goethe das typische Sturm- und Drang-
motiv der feindlichen Briider, wie es auch bei Klinger, Leisewitz
und Schiller auftaucht. Es meint den Gegensatz zwischen Ich und
Umwelt, der in die Selbstentzweiung fithrt, Der Widerspruch der
Existenz, der in seiner Umwelt zum hohnischen Fratzenspiel wird,
stellt sich im groBen Menschen rein dar. Auch Gotz, der fiir Frei-
heit und Recht kampft, macht — allein durch das Gewicht seines
Daseins — andere unfrei. Das starke Ich, indem es sich selbst dar-
stellt, fordert die Welt heraus und muB an ihrer Gegenwirkung zer-
brechen. Die eiserne Hand, Reliquie des Selbsthelfertums, ist zu-
gleich vordeutendes Zeichen seiner fortschreitenden Isolierung
und Verstiimmelung.

Der Erfolg des Gotz fiihrt zu einer Mode der Ritterdramatik;
herausragend sind die Bayern-Dramen Otto von Wintelsbach
(1782) des JosepH MARIUS BABO (1756-1822) uiber den «Helden
und Verbrecher» Pfalzgraf Otto, der den Konig Philipp von
Schwaben ermordete, und Agnes Bernauerin (1780) des Grafen
JosepH AUGUST vON TORRING-CRONSFELD (1753-1826) tiber den
spater von Hebbel dramatisierten Stoff. Der Konflikt von
Anspruch des Herzens und Staatsraison, der bei Hebbel zwischen
Vater und Sohn ausgetragen wird, ist bei Torring zwar angelegt,
aber entschirft durch einen Intriganten, dem letztlich die Verant-
wortung fiir das Todesurteil gegen Agnes zufillt. FRIEDRICH JULIUS
HEINRICH REICHSGRAF VON SODEN (1754-1831) ist der Verfasser
eines Schauspiels Leben und Tod Kaiser Heinrichs 1V. (1788) und
eines « Volksschauspiels« Doktor Faust (1797). Weitere Verfasser
von Ritterdramen sind Jako Maigr (1739-1784) und LUDWIG
Puivier Hann (1746-1814). Am Ubergang zum trivialen Ritter-
und RiAuberroman der klassischen Epoche steht die zweiteilige,
nach Art eines Romans in je drei Biicher eingeteilte Szenenfolge
Hasper a Spada (1792-93) des vielgelesenen Unterhaltungs-

204



schriftstellers Karr GorrLos CRaMER (1758-1817), der mit seinem
Roman Leben und Meinungen, auch selisamliche Abenteuer Eras-
sus Schileichers, eines reisenden Mechanikus (1789) und anderen,
analog formulierten Titeln in die Geschichte der Sterne-Nachfolge
in Deutschland gehort. Bei zahlreichen fast zitathaften Anspielun-
gen auf Gorz von Berlichingen wirkt doch Hasper a Spada im gan-
zen cherwie ein Gegenwurf, denn bei Cramer ordnet sich der «gro-
e Geist» des anarchischen Selbsthelfers am Ende «in dieheilsamen
Schranken der Geseze» 3¢ — ein Ton Schiller in dem eklektischen
Potpourri, das mit einer von der Zeit schon {iberholten Fortschritt-
lichkeit in abstrusem Antiklerikalismus schwelgt und dem aufstei-
genden Territorialstaat des 13. Jahrhunderts Zige der Aufkldarung
verleiht — hier konnte eine geistige Linie zu Willibald Alexis’ Ho-
sen des Herrn von Bredow fithren, einem exemplarischen histori-
schen Roman des 19. Jahrhunderts. Wie Babo und Torring in
ihren «vaterlandischen» Trauerspielen einen bayrischen, propa-
giert Cramer einen thiiringischen Patriotismus. Die grellen Ef-
fekte entstammen einer nur lose mit dem Hauptthema ver-
bundenen Familiengeschichte mit Entfithrung, Mord und Verge-

waltigung.
Von «Gotz» zu «Stella»

Gétz von Berlichingen bedeutet eine Revolution der dramatischen
Form. Wo der Held weniger durch sein Handeln als durch sein
Dasein wirkt, ist auch das Drama mehr Situationenfolge als Hand-
lungszusammenhang. Die Einheiten des Ortes und der Zeit werden
unter Anlehnung an Shakespeare vollig beiseite geworfen, die
Shakespearischen Freiheiten des Orts- und Zeitwechsels tiberbo-
ten durch eine Reihung von Szenen, die zuweilen nur wenige Satze,
einen charakteristischen Moment festhalten. Das Drama wird zum
«schénen Rarititenkasten», wie Goethe in der Rede Zum Shake-
speares-Tag sagt'™, in dem die Bilder der Geschichte in bunter
Folge und Fille am Zuschauer vorbeiziehen. Clavigo (1774),
Goethes niichstes groBes Drama, das auf Grund einer geselligen
Wette innerhalb von acht Tagen entstanden ist, bringt demgegen-
{iber einen Riickgriff auf die dramatische Form Lessings, die Kon-
zentration auf wenige Schauplitze und einen kwrzen Zeitraum.

205




Der formalen Straffung entspricht eine inhaltliche Beschriankung.
Der groBen Tragodie folgt ein intimes Seelendrama. Gotz ist der
Mensch im Widerstreit mit der Welt, Clavigo der Mensch im
Widerstreit mit sich, in der Problematik des Gefiihls, die Goethe
in der Friederiken-Episode eindringlich an sich erfahren hatte und
die bereits in der Gestalt Weislingens angeklungen war. Damit
greift Goethe ein Thema auf, das Lessing in der Mellefont-Figur
der Mif3 Sara Sampson préludiert, ohne doch schon dem Freiheits-
verlangen des Helden eine iiberzeugende Begriindung geben zu
kénnen. Diese Begriindung ergibt sich nun aus dem Geniedenken
des Sturm und Drang: Clavigo, ein Mann diirftiger Herkunft, im
Begriffe, die Hofwelt zu erobern, ist beherrscht vom Willen zur
Grofe und Selbstbestimmung, ohne doch GroBe zu besitzen. Er
sucht die Macht, aber er ist nur ein talentierter, empfindsamer
Literat; er will Hofmann werden, ist aber doch ein Biirger. Weder
der verlassenen Geliebten, dic ihn an die Schranken der biirgerli-
chen Welt fesselt, noch seinem Ziel kann er die Treue halten und
geht an seiner inneren Zwiespiltigkeit, an seiner Wehrlosigkeit ge-
geniiber wechselnden Einflissen und Stimmungen zugrunde: eine
neue Variante des biirgerlichen Trauerspiels, die auf den Intrigan-
ten zu verzichten vermag und die Spannung zwischen offentlicher
und privater, hofischer und biirgerlich-familidrer Sphire, die in der
Literatur der Zeit eine groBe Rolle spielt, in das Innere des Helden
verlegt. Das gelingt, weil, bei Protegierung durch den Hof, die
Offentlichkeit doch eher schon biirgerlich-literarisch gepragt ist.
Genieideal und Geniemoral riicken, gespiegelt in diesem «halb
gros halb kleinen Menschen» (1. Juni 1774 an Schonborn), in ein
seltsam ironisches Licht, die Unbestindigkeit des Menschen zeigt
neben ihrem tragischen auch ihren banalen Aspekt. Der Schluakt
transponiert den Helden und seine Problematik auf eine neue
geistige und stilistische Ebene. Sind Handlungsfiihrung und Dialog
der ersten Akte bestimmt durch die Lebenserinnerungen des be-
kannten franzosischen Aufkldrers Beaumarchais (1732-1799),
den Goethe als raichenden Bruder im Stiick auftreten 1a8t, so gleitet
der SchluB in die Stimmungslage der Ballade hiniiber: Der treulose
Liebhaber wird erstochen an der Bahre der toten Geliebten, im
Tode stellt sich eine hohere Gemeinschaft der Liebenden her, hin-
ter der das Irdische versinkt. Bin Stilprinzip der Verklarung, das
im Stella-, Egmont- und Faust-Schlufl weiterentwickelt wird, be-
wirkt hier noch einen Stilbruch. In Clavigo wird zwar schon der

206



Autor zum Dramenhelden, aber noch nicht, wie spater in Torquato
Tasso, die Dichterexistenz zum Thema.

Stella; ein Schauspiel fiir Liebende, 1775 entstanden, fithrt die
in Clavigoangelegten Tendenzen weiter. Noch reiner ist der Typus
des Seelendramas ausgeprigt. Steht dort der Held durch seinen
Drang nach GroBe noch in Bezug auf die soziale Welt des Handelns
und Wirkens, so ist in Stelia bei den Hauptfiguren dieser Bezug
vollig gelost. Nur der erste Akt entwickelt als Kontrast in der Post-
meisterin und ihrem Haus ein Bild biirgerlicher Tiichtigkeit und
niichterner Bescheidung; dann gehort das Feld allein einer fluten-
den, iiberschwenglichen, stammelnden Sprache der Empfindung.
Clavigo hat seine Liebe dem Ehrgeiz aufgeopfert; in Fernando
bricht das Rétsel der erotischen Leidenschaft in aller Tiefe auf: Das
Gefiihl, indem es den Menschen ganz erfiillt und beseligt, gibt sich
aus und 4Bt ihn elend, als betrogenen Betriiger zuriick. Der Mann,
der durch seine geniale Liebeskraft zwei Frauen, Cécilie und Stella,
zu reinster menschlicher Entfaltung gebracht hat, droht sie auch zu
vernichten. Der Konflikt in dem Dreiecksverhiltnis von Fernando,
Cicilie, der verlassenen Frau, und Stella, der wiedergefundenen
Geliebten, ist unversdhnlich, und Goethe hat thn in einer Bearbei-
tung von 1806 zum Tragischen gewendet. In der Fassung von 1775
steht am SchluB ein Tableau, das Fernando mit der Geliebten und
der Frau in einem unaufhebbaren Bund zusammenschlieBt: «Eine
Wohnung, Ein Bett und Ein Grab*?%.» Gemeint ist damit nicht eine
reale Losung, ein bequemes Arrangement, vielmehr ein Uber-
schreiten der Wirklichkeit. Das in der Empirie bedingte und endli-
che Gefiihl erscheint in der SchluBapotheose absolut und unend-
lich und umfaBt nun zugleich Entsagung und Erfillung,
Augenblick und Ewigkeit. Stefla, der Stern der Liebe, geht auf in
einem Raum idealer Innerlichkeit.

Neben den beiden groBen Dramen stehen in den Jahren
1773~75 dramatische Kleinformen. Satiren und Farcen fithren von
der Satire gegen Personen aus Goethes Umkreis iiber die Verspot-
tung meist literarischer Zeiterscheinungen zum Welttheater. Mit
Vorliebe verwendet Goethe den von ihm neugeschitzten altdeut-
schen vierhebigen Knittelvers mit Paarreim, dessen Senkungen er
oft mehrsilbig fiillt. Er schafft sich so eine kornige, kriftige Sprache
mit grofer Ausdrucksweite vom Grob-Komischen bis zum dran-
genden Ton der Verkiindigung. Auch im Drama vollzieht sich der
Riickgriff auf die volksmiBige Kunsttradition: Puppen-, Fast-

207




nachts- und Jahrmarktspiel. Das Jahrmarkisfest zu Plundersweilern
{entstanden 1773) sieht den Lauf der Welt als einen groBen Jahr-
markt. Ein Fastnachtsspiel vom Pater Brey (entstanden 1773) und
Satyros oder der vergotterte Waldteufel (entstanden 1773) riicken
das Genietreiben in die gleiche komische Distanz. Im Satyros er-
scheint das Genie als wilder Satyr. Originalitdt, Ursprung, Ganz-
heit als hochste Werte der Geniebewegung sind in ihm mit solcher
Konsequenz verwirklicht, daB sie sich in sich iiberschlagen. Der
Voll-, ja Ubermensch, begabt mit einer Kraft der Natur- und Lie-
besoffenbarung, die sogar die reine Seele Psyche hinreiflt, ist auch
Halbmensch, halb Mensch, halb Tier. Hans Wursts Hochzeit oder
der Lauf der Welt, ein Fragment von 1775, bringt die Spannungen,
unter denen Goethe lebte, in ungeheuren Obszonitdten zur Entla-
dung, die an Rabelais, vor allem aber an die theatralische Grund-
schicht des Mimus erinnern, wie sie sonst nur die Wiener Volks-
theatertradition konserviert, allerdings meist etwas mehr subli-
miert.

Gétter, Helden und Wieland (1774) stehtals Prosasatire fiir sich.
In Form ecines Totengesprichs, wie sie der spitantike Autor
Lukian, als Skeptiker ein Liebling Wielands, erfunden hatte, wird
Wielands Humanitits- und Grazienideal aus der Sicht des Sturm
und Drang-Titanismus verhohnt, die Antike als Zeitalter einer ur-
spriinglichen starken Menschheit gefeiert. Die Moral der Kraft und
der unbedingten Selbstverwirklichung, in Satyros und Pater Brey
relativiert, tragt sich hier iibermiitig auftrumpfend vor, und es zeigt
Wielands menschliche GroBe, dafl er diese Anrempelei gelassen
hingenommen hat. Der Prolog zu den neuesten Offenbarungen
Gottes (1774) richtet sich gegen den Theologen Karl Friedrich
Bahrdt und eine flach-rationalistische Theologie. Alle diese Gele-
genheitsdichtungen tragen zur Ausbildung jenes Goethe ganz
eigentiimlichen stilistischen Feldes bei, aus dem die Faust-Dich-
tung erwichst. Die Singspiele Erwin und Elmire und Claudine von
Villa Bella, beide aus dem Jahre 1775, gehoren in die Nachfolge
Christian Felix Weifes und der franzdsischen Operette sowie des
Schiferspiels. Gemeinsam ist ihnen ein schiferliches Ambiente. In
Erwin und Elmire wird der ungliicklich Liebende ein Einsiedler;
die liedhafte Ballade Ein Veilchen auf der Wiese stand, von Mozart
und Puipp Caristop Kayser (1755-1823) aus Goethes Frank-
furter Kreis vertont, gehort hierher. In der Komposition durch die
Herzogin Anna Amalia wurde das Stiick 1776 im Liebhaberthea-

208



ter der Weimarer Hofgesellschaft aufgefithrt. Claudine von Villa
Bella spielt auf einem Landgut in einem idealen Siiden, halb Ita-
lien, halb Spanien. Dissonant zum konventionellen Gesamtduktus
sind Sturm und Drang-Reminiszenzen wie die Volkslied- und Bal-
ladenbegeisterung und das Motiv der feindlichen Brider, von de-
nen einer aus UberdruB an der Gesellschaft zum Vagabunden
wird: «Wo habt Ihr einen Schauplatz des Lebens fiir mich? Eure
biirgerliche Gesellschaft ist mir unertrdglich!» 13

Die Leiden des jungen Werthers

Die erste lingere Unterbrechung von Goethes Frankfurter Advo-
katenzeit sollte nach Absicht des Vaters Goethe der beruflichen
Fortbildung dienen. Im Mai 1772 schrieb sich Goethe in der Matri-
kel des Reichskammergerichtes zu Wetzlar ein, um die Praxis der
hochsten und zugleich schwerfalligsten Gerichtsinstanz des alten
Reiches zu studieren. Hier befreundete sich Goethe mit dem Lega-
tionssekretar Johann Christian Kestner, und die ungliickliche
Liebe zu Kestners Verlobten Charlotte Buff trieb ihn vier Monate
spiter im September ohne Abschied, zu FuB, aus Wetzlar fort. Im
Oktober des gleichen Jahres erschoB sich der Legationssekretar
Karl Wilhelm Jerusalem, der Sohn eines der bedeutendsten deut-
schen Aufkliarungstheologen, ein anderer Wetzlarer Bekannter —
der Anstofl zu dem Roman Die Leiden des jungen Werthers (1774)
war gegeben, der Goethe und die deutsche Literatur zu Weltruhm
brachte. Die Niederschrift erfolgte unter dem Eindruck einer dhn-
lichen Konstellation mit Peter Anton Brentano und seiner Frau
Maximiliane von La Roche, der Mutter von Clemens und Bettina
Brentano.

Nach Gérz, der Tragodie des wirkenden Mannes, ist Werther die
Tragodie des Menschen in der Unbedingtheit des Gefiihls. Von
diesem Thema aus ergibt sich die Form des Briefromans, der durch
Richardson und Rousseau modern geworden war. Eine Tragddie,
die im Herzen ausgetragen wird, findet im bekennenden Brief ih-
ren starksten Ausdruck. Im Drama sehen wir die Person von ihrer
Erscheinung, ihrem Verhalten her; im erzihlenden Roman schiebt
sich der Erzahler zwischen uns und seinen Helden. Im Briefroman
kann sich die Person unmittelbar und intim von Seele zu Seele mit-

209




teilen — der Leser wird quasi zum Briefempfanger. Goethe hat
diese Tendenz des Briefromans aufs duBerste verstarkt. Wihrend
in Rousseaus themenverwandter Nouvelle Héloise Briefe verschie-
dener Schreiber zusammengefiigt sind, mit deren Hilfe sich facet-
tenartig und aus verschiedenen Blickwinkeln ein Bild der
Geschehnisse ergibt, bringt Goethes Werk nur Briefe des Helden,
und diese sind fast alle an einen Empfianger, den Freund Wilhelm,
gerichtet. Auf diese Weise wird der Leser vollig in die Perspektive
des Helden hineingezogen. Er erfihrt von Personen und Ereignis-
sen nur, was Werther aufnimmt, und er sieht es in der Beleuchtung,
inder es Werther erscheint. Alles AuBen dient dem Bild von Wer-
thers Innerem. Anfinglich, solange der Held noch seiner Umge-
bung gedffnet ist, schlieBt der Seelenerguf die liebevoll abgezeich-
neten Bilder eines ruhigen, harmonischen Daseins in sich ein.
Spiter, je mehr Werther in sich selbst versinkt, verfliichtigen und
verzerren sich die Konturen der Umwelt. Deshalb verlangt die in-
nere Okonomie des Kunstwerkes, daB ein fingierter Herausgeber
der Briefe den Leser aus dem Sog der Wertherschen Stimmung be-
freit, und es gehort zu den groBten Kunstleistungen in deutscher
Sprache, wie in den gegen Schlufl immer dichter werdenden Her-
ausgeberkommentaren der leidenschaftlich expressiven, monolo-
gischen Sprache des Herzens eine sachlich iiberlegene Sprache des
Berichts zur Seite tritt, die sich in der Schilderung der Katastrophe
zu einem schneidenden Lapidarstil steigert.

Neben Fernando und Clavigo in der Unbestandigkeit ihres Her-
sens ist Werther ein starker Mensch. Sein Herz tritt sich selbst und
der Welt mit der hochsten Forderung entgegen, und so ist er nicht
nur Ausdruck der Empfindsamkeit mit ihrem Selbstgenul des
Gefiihls, sondern auch des Sturm und Drang-Titanismus mit sei-
nem Streben nach Entgrenzung und Uberschreitung des Ich, ein
Verwandter Fausts und Prometheus’. Werther kann sich nicht be-
scheiden, deshalb ist er, der typische Halbkiinstler, unfahig zur
kiinstlerischen Gestaltung, die nicht zuletzt ein Akt der Begren-
zung und des Verzichts ist, unféhig auch trotz aller Begabung zu
einem Leben ruhigen Wirkens in der Gesellschaft, das immer ein
Sich-Schicken und ein Sich-Abfinden mit Gegebenheiten verlangt.
Sein Gefiihl will die ganze Welt umarmen und durchdringen, alle
Bindungen und Vermittlungen tiberspringen, in der reinen Uber-
einstimmung von AuBen und Innen aufgehen, und er muf in die-
sem Streben scheitern: All-Einung des Ich ist als lyrische Grenzsi-

210



tuation moglich — Ganymed! —, aber nicht als Lebenshaltung, denn
welt und Gesellschaft sind darauf gegriindet, daf} sich der Mensch
in Schranken und Bedingungen einfiigt.

Infolgedessen finden wir Werther von Anfang an in der Haltung
des Protests und der Flucht: Wo G6tz sich aufreibt, flicht Werther
aus der Geselischaft in die Idylle eines landlichen Aufenthaltes,
und er scheint zunéachst Ruhe zu finden, indem er seine Seele in der
Natur, in einfachen Menschen und Kindern abspiegelt. Homers
gegenstiandiiche epische Welt findet er hier wieder. Da er aber sen-
timentalischer Betrachter bleibt, findet seine Liebeskraft keine
Partnerschaft. Und so wird selbst die Liebe zu Lotte, der Verlobten
des Freundes, zum Monolog, in dem sich Werthers Problematik
voll ausspricht und verdichtet. Es ist im letzten folgerichtig, daB3
Werther sich in ein Miadchen verliebt, das er nicht haben kann, weil
er aufs « Haben», auf die Verwirklichung der Liebe in der Ehe, gar
nicht eingerichtet ist. Wie er blind ist fiir alle gesellschaftlichen
Institutionen, die das Unendliche des Ideals in das Endliche der
Wirklichkeit tiberfiithren, ist er auch blind fiir die Institution der
Ehe als der praktisch gewordenen, auf Dauer und Treue gegriinde-
ten Erfiilllung der Liebe, die den Partner und sich selbst als begrenzt
bejaht. Werther kennt nur den anderen Pol der Liebe, der sie in
die Nihe des Todes riickt, das Aufgehen- und Untergehenwollen
in der Ewigkeit des Augenblicks, und so ist denn seine Liebe nichts
anderes als die hochste Erscheinungsform seiner Sehnsucht, die
Grenzen der Menschheit zu tiberspringen, die Krise jener Krank-
heit zum Tode, die im Kern seines Wesens verborgen liegt. Im
Geheimsten seines Innern will Werther die Unmoglichkeit der
Erfiillung, wie er auch die abermalige Enttauschung im gesell-
schaftlichen Leben will, ehe er zum zweitenmal in den Bannkreis
Lottes zuriickkehrt. Wie er aber im grenzenlosen Vereinigungswil-
len kein Gegeniiber, sondern nur Projektionen seines Ich findet,
wird die Welt, erst Spiegel seines Enthusiasmus, nun Spiegel seiner
Verzweiflung. Er begegnet in ihr seiner verauBerten, entfremdeten
Innerlichkeit. Aus der hellen konturierten Welt Homers sinkt er
in die Nebelwelt Ossians. Der Selbstmord wird zur Tat der Selbst-
bestimmung - eine Deutung, deren Wurzeln tiber Lessings Emilia
Galoti, aufgeschlagen auf dem Lesepult Werthers bei seiner Tat,
zu Gottscheds Selbstmordtragodie Der sterbende Cato zuriickrei-
chen. Wer iiberall auf Schranken stofit, wird zuletzt auch das eigene
Dasein als Schranke empfinden. Der Bezug auf Emilia Galotti be-

211




sagt aber noch ein zweites: Wie der alte Galotti nach der Tat, die
gegen das Gesetz verstoBt, den Richter im Himmel anruft, so sieht
Werther seinen Selbstmord, mit dem er gegen die Welt protestiert,
zugleich als Heimkehr zum Vatergott, zu dem er unmittelbar sein
will. Wer keine Vermittlungen gelten 1aft, braucht auch nicht den
Vermittler Jesus Christus; er wird sich selbst in seinem Leiden
christushaft.

Werthers Hingabe an das Diktat seines Herzens ist nicht zu ver-
wechseln mit einer Haltung, die alles haben und alles umsonst ha-
ben will. Werther zahlt den vollen Preis. Seine Erscheinung hat et-
was Faszinierendes, das die Menschen um ihn, auch und vor allem
Lotte, mit Erschiitterung wahrnehmen. Diese Faszination liegt in
Werthers Elementarerfahrung der Seele, die ihn das je Eigene des
Menschen als hochsten Wert erleben ldBt: «Mein Herz habe ich al-
lein40.» Alle GroBe und Gefihrdung des Menschen spricht sich
aus, der in der Aufkldarung aus seinen tiberkommenen religidsen,
geistigen und sozialen Ordnungen herausgetreten ist, und der frithe
Glanz der Entdeckung des eigenen Ich liegt auch fir uns {iber der
Werther-Gestalt, wie er iiber der Jugend iiberhaupt liegt. Werthers
Streben iiber die Grenzen der Menschheit hinaus gehort auch zum
besten Teil der Menschheit, selbst wenn es zum Fehlschlag verur-
teilt ist, und so scheitert im Tod nicht nur Werther an der Welt,
sondern auch die Welt an Werther. Werthers Selbstbezug auf Jesus
Christus ist nicht nur ein Ausdruck seiner Krankheit, er ist auch
objektiv im Horizont des Werkes, dessen Titel — lateinisch Passio
Wertheri adoloscentis — untergriindig auf die Passion hinweist, der
Schmerzensmann einer Welt, die Unmittelbarkeit verweigert.

7um Bleiben ich, zum Scheiden du erkoren,
Gingst du voran — und hast nicht viel verloren.

So ruft der alte Goethe in seiner Trilogie der Leidenschaft der ge-
liebten Gestalt seiner Jugenddichtung zu, die das ungliickliche
Genie Lenz in seinen Briefen iiber die Moralitit der Leiden des jun-
gen Werthers (vorgelesen 1776, verdff. erst 1918) einen «gekreu-
zigten Prometheus» nennt'¢%. Goethe hat kaum einer anderen
Figur seiner Dichtung so viel von seinem eigenen Erleben mitgege-
ben. Dennoch ist das Werk, besonders in der iiberarbeiteten Form
von 1787, ein in sich ruhendes, von den biographischen Beziigen
voll abgelostes Kunstwerk. Denn was Werther nicht kann, das
kann sein Schopfer: von sich Abstand nehmen, entsagen, aus der

212



Fiille seines Herzens ausgreifen in das vielfdltige und reiche Bedin-
gungsgeflecht der Welt, die sich dem Sechsundzwanzigjdhrigen im
November 1775 mit dem Ruf an den Hof des Herzogs Karl August
von Weimar auftut.

Urfaust

Als Goethe 1775 nach Weimar kommt, bringt er ein unvollendetes
dramatisches Werk mit, das in seine dichterischen Anfiange zu-
riickreicht und ihn bis zu seinem Lebensende beschiftigen wird. Es
ist das Faustprojekt in der Gestalt des sogenannten Urfaust, den
wir aus einer erst 1887 entdeckten Abschrift der Weimarer Hof-
dame Luise von Goéchhausen kennen. Schon der Urfaust ist eine
Summe von Goethes literarischer Existenz. Wie Gétz von Berli-
chingen greift Faustin die Wende des Mittelalters zur Neuzeit zu-
riick; in die Epoche also, in der sich das moderne Individuum
herauszuarbeiten beginnt, das die Stiirmer und Drédnger zum Ideal
und Programm erheben. Wie die dramatischen Literatursatiren
Goethes erfaBit die Faustdichtung literarische Moglichkeiten der
dramatischen Volkstradition — Knittelvers und Reihungstechnik —
und zielt damit, wie der Sturm und Drang tiberhaupt, auf die Wie-
dervereinigung von hoher Literatur und Volksliteratur, die sich in
derselben Zeit zu trennen beginnen, in der die Fausthandlung
spielt. Auch im Stofflichen kniipft Goethe bei der Volksliteratur
an. Seine Quellen sind das Volksbuch von Dr. Faust (1587) in der
Ausgabe eines «Christlich Meynenden» von 1725 und ein altes
Puppenspiel, das auf die Dramatisierung des deutschen Fauststof-
fes durch den elisabethanischen Dramatiker Christopher Marlowe
(1564-1593) zuriickgeht; Goethe hat das Puppenspiel in seiner
Jugend gesehen. So flieBt indirekt auch englische Drameniiberlie-
ferung ein, die in Shakespeare fiir Goethe so maBgeblich geworden
ist. Selbst die neue Lyrik Goethes mit ihren Volkslied- und Balla-
dennachklidngen ordnet sich dem Faust zu. Der Kénig von Thule
erklingt im Faustdrama und das volksliedhafte Meine Ruh ist hin,
mein Herz ist schwer . . .; die mittellateinische, in die Geschichte
der kirchlichen Volkstradition eingebettete Sequenz Dies irae, dies
illa des Thomas a Celano {um 1190-1260) wird zitiert und sogar
eine Version des Volksmirchens vom Machandelboom, das erst

213




der romantische Maler Philipp Otto Runge in einer niederdeut-
schen Fassung aufgezeichnet hat.

SchlieBlich ist in Faust wie in Werthers Leiden das Geniethema
bis ins Religiose vorgetrieben, wieder aber nun in der Aufnahme
einer breiten Tradition: Der historische Faust, quellenmaBig nur
spirlich bezeugt, war eine wunderliche Gestalt, halb Zauberkunst-
ler, halb Gelehrter, durch die Uberlieferung verkniipft mit der im
16. Jahrhundert méchtig aufblithenden Pansophie, in der Alchimie
und Astronomie, Magie und Theologie, Empirie und Spekulation
miteinander verschlungen sind. Der Mikrokosmos des Menschen
und der Makrokosmos der Welt, Schopfung und Offenbarung wer-
den in eine groBe Analogie gedacht, in der das eine sich durch das
andere auslegt, Welterkenntnis zur Menschen- und Gotteser-
kenntnis wird. Agrippa von Nettesheim und Paracelsus sind eigen-
tiimliche Figuren dieses grofien Stromes, von dem auch Kepler,
Giordano Bruno und Leibniz berthrt wurden, der aber am stark-
sten unter der Schwelle der «offiziellen» und professionellen
Wissenschaft flieBt, etwa bei Jakob Béhme und in der Bohme-
nachfolge des radikalen Pietismus, so bei dem schwiibischen Préla-
ten FriEpricH CHRisTOPH OETINGER (1702-1782). Auch die
Schriften des schwedischen Naturforschers und theosophischen
Visionirs EMANUEL SWEDENEORG (1688-1772) haben in diesen
Kreisen eine gro3e Rolle gespielt, denen sich Lavater, Obereit, der
Wunderarzt FRanz ANTON MESMER (1734-1815) mit seinen ma-
gnetischen Kuren, der Lavaterfreund JakoB Sarasin (1724-1802)
und andere zuordnen. Im Zirkel der Susanna Katharina von Klet-
tenberg hat auch der junge Goethe wihrend seiner schweren
Krankheit nach dem Leipziger Aufenthalt pansophische Studien
getrieben, und sein Arzt Dr. Johann Friedrich Metz hat ihn mit
mystischen Wundermedizinen behandelt. Noch in Goethes spite-
ren naturwissenschaftlichen Arbeiten mit ihrem Dringen auf ganz-
heitliche Anschauung der Phdnomene, in ihrer Konzentration auf
die Gestalt und deren Metamorphosen, in der sinnesphysiologi-
schen Ineinsnahme von Wahrnehmung und Gegenstand, in der
Ablehnung von Abstraktion und Quantifizierung: wirkt dieser
Ansatz nach.

Das Motiv des Teufelspaktes, das im Mittelpunkt der Faust-
iiberlieferung steht, gibt es in vielerlei Gestalt bis in die frithmittel-
alterliche Literatur zuriick. Das Charakteristische des Fauststoffes,
schon in der eng religios-moralisierenden Fassung des Volksbu-

214



ches, besteht darin, daB der Teufelsbund nicht aus Bosheit, son-
dern aus MabBlosigkeit des Herzens und eines wissensdurstigen
Geistes geschlossen wird. Von Faust heiBt es, er «name an sich
Adlers Fligel, wolte alle Griind am Himmel und Erden erfor-
schen . . .»'¥2 Adam und Eva in der biblischen Schépfungsmythe,
die in Goethes Faustdichtung mannigfach anklingt, werden ver-
fithrt, vom Baum der Erkenntnis zu essen und sein zu wollen wie
Gott. Faust dringt von sich aus in diese Richtung, und hier setzt
die aufkldrerisch-emanzipatorische Bearbeitung des Stoffes in
Lessings Faustfragment an. Wer um der Welterkenntnis willen mit
dem Teufel paktiert, verfehlt den Weg, aber nicht das Ziel, und so
denkt Lessing auch an eine Rettung seines Helden.

Im Urfaust sind Teufelspakt und die von Goethe erfundene
Teufelswette nicht ausgefiihrt. Da auch der dreifache Eingang von
Zueignung, Vorspiel auf dem Theater und Prolog im Himmel noch
fehlt, tritt die Faustgestalt unvermittelt tibermachtig auf, nicht
mehr nur, wie bei Lessing, ein Wahrheit und Erkenntnis Suchen-
der, vielmehr die hochste Verkorperung des Sturm und Drang-
Genies, das sein Ich zum All erweitern will. Fithlen, Denken und
Tun, Anschauen und Hervorbringen, Welterfahrung und Selbster-
fahrung sollen eins sein, wie sie in Gott eins sind. Faust will unbe-
dingt sein und unbedingt sein. Deshalb hat die Wissenschaft mit ih-
rer Abstraktion fiir den Gelehrten Faust keine Erfiillungen bereit;
er dringt zur magischen, das heiBt ganzheitlich-analogischen
Anschauung des Makrokosmos und iiber sie hinaus in der
Beschworung des Erdgeistes zur unmittelbaren Teilhabe am
Lebensprozef selbst. Aberist schon die Wendung vom Makrokos-
mos zum Brdgeist eine Beschriankung, ein Verzicht auf Totalitat
um der Intensitit willen, so wird Faust noch vom Erdgeist zuriick-
geworfen, weil auch Welterfahrung im Tun und Leiden dem Men-
schen nur im einzelnen, nicht im ganzen zukommt. Die Erhorung
des zuriickgestoBenen Faust liegt darin, daf3 er vom Erdgeist auf
den Erfahrungsweg gewiesen wird. Faust bricht aus dem «Kerker»
des Studierzimmers, der tiefen Nacht der Einsamkeit und Weltlo-
sigkeit auf die StraBe des Weltdurchganges, in den Garten der Lie-
besidylle aus. In der Mitte des Stiickes betritt Faust einen anderen
«Kerker» voller Seligkeit, Gretchens Kamimer, aber am Ende des
Urfaust ist eine noch schrecklichere Nacht, schlieBit sich ein noch
schlimmerer Kerker, herrscht die grauenvolle Einsamkeit des
Wahnsinns, von Gretchen, Fausts Opfer, erlitten.

215




Die Gretchentragodie steht beim Urfaust in der Handlung un-
verbunden neben der Szenenfolge um das Genie im Studierzim-
mer, dessen Begegnung mit dem Erdgeist variierend in den
Gesprichen zwischen Faust und seinem F amulus Wagner und zwi-
«chen dem Schiiler und Mephistopheles gespiegelt wird, wobei der
Teufel ohne jede Einfihrung pldtzlich da ist. Wie der Theoretiker
Faust auf die Praxisfiille des Erdgeists trifft, so der gelehrte Pedant
Wagner auf den Abglanz dieser Praxis in Faust, so der naiv wissen-
schaftsglaubige Student auf die zynische Weltkenntnis Mephistos.
Wieso wird ein Teufel Fausts Begleiter auf dem vom Erdgeist ge-
wiesenen Erfahrungsweg; wieso sein Vermittler zur Welt? Weil
Fausts Ubergang aus dem Raum der gedachten und gefiihlten
Moglichkeiten zur Realitdt in dem MaBe auf deren Widerstandig-
keit treffen, in dem MaBe in Schuld fithren mu8, in dem sein Tita-
nismus uber die dem Menschen gesetzien Grenzen hinausdrangt.
Mephistopheles ist das Bose, das dem Versuch der Selbstvergotie-
rung anhaftet, bei dem die Welt, auch der Nebenmensch, zum
Medium der Selbsterfahrung wird. Mephistopheles ist aber auch
der Widerspruchsgeist, der Faust aus allen Beruhigungsversuchen
in geistigen Vorwegnahmen in die Faktizitit als die letzte Konse-
quenz seines Denkens und Wollens treibt. Auerbachs Keller zeigt,
wie kopfiiber Faust aus seinem geistigen Traum von der Welt in die
brutale Materialitit stiirzt. Bald werden die Widerspriiche, die er
bisher reflektiert hat, ihn zerreiBen und als Schuldigen zuriicklas-
sen. Bald wird das Tierische — wie bei Satyros — aus seiner iiber-
menschlichen Umarmung der Welt herausbrechen: als Egoismus
der Sinnlichkeit noch in seinen héchsten Aufschwiingen. Bald wird
aber auch deutlich werden, daB Fausts Titanismus, sofern er in sei-
nem Gottgleichheitsanspruch wie in seiner Weltumarmungssehn-
sucht einen Liebesgrund der Welt und — selbst noch in der Ver-
zweiflung — eine Herrlichkeit des Lebens meint, von Mephistophe-
les weder gefaBt noch gehalten werden kann.

Obwohl die Handlungsbriicke zur Gretchentragddie fehlt, ist die
innere Verbindung zur metaphysischen Tragodie Fausts erkenn-
bar. Sie 1aBt sich zunéchst allgemein aus Goethes Konzeption des
Genies ableiten, die von Herder kommt: Immer wieder, in Wand-
rers Sturmlied und Schwager Kronos, in der ldylle Der Wandrer
undin den Leiden des jungen Werthers hat Goethe den Riickbezug
des Genies auf das Volk, die polare Zusammengehorigkeit von
Geist und Natur, sentimentalischer Sehnsucht und naivem Dasein

216



als Bintritt des Wandrers in die Idylle gestaltet — ein Thema, das
bisin seine letzte Schaffensphase reicht. Was Faust haben will: das
extensive Ganze, den Vereinigungs- und Realisierungspunkt aller
Moglichkeiten des Fiihlens, Tuns, Anschauens, Handelns usw., das
hat Gretchen intensiv auf der Stufe einer noch vorbewuliten und
vorpersonalen Menschheit. Deshalb muB Faust Gretchen lieben
als Prifiguration des Zieles, auf das er ins Unendliche hinstrebt,
aber Gretchen muf} auch Faust lieben, sofern in dieser Prafigura-
tion jader Verweis auf das im Unendlichen liegende Ziel enthalten
ist. In ihr liebt die Natur den Geist, der sie erweckt und deutet. Die
Liebe aber ist die Form ihrer Begegnung, weil sie die menschliche
Weise ist, das zu erfiillen, was Faust in iibermenschlicher Weise er-
sehnt: Schranken der Person und Situation zu sprengen, ganz, ewig
und alles zu sein. Sie ist dariiber hinaus auch deshalb die Form ihrer
Begegnung, weil, ohne dal Faust das voll begriffe, das Gottliche,
dem er zustrebt, nicht primiar Omnipotenz, sondern Liebe ist, aus
der erst die Omnipotenz flieB3t.

So muf Faust auf seinem Weg zur Liebeserfahrung kommen,
und er muB diese Erfahrung in einer zugleich hochst reichen und
hochst zerstorenden Weise machen: Reich, weil seine Sehnsucht
zum Ganzen so titanisch groB ist, zerstorend, weil seine Tendenz
zur Vergétterung noch in der Hingabe riicksichtslos ihn selbst
meint. Er wei} nicht, da die Liebe im anderen nicht nur Entgren-
zung, sondern auch Begrenzung sucht und daf} darin der Bedin-
gungsrahmen, der sich im menschlichen Leben um den unbeding-
ten Augenblick der Liebe legt, ihr Wesen tiefer und genauer erfafit
als sein emphatisches und zugleich trostloses Programm:

Sich hinzugeben ganz und eine Wonne
Zu fuhlen, die ewig sein muf}!
Ewig! — Ihr Ende wiirde Verzweiflung sein.

So vernichtet Faust Gretchens idyllische Welt, eingespannt zwi-
schen Kammer und Garten, Brunnen, Kirche und Stadtmauer; so
vernichtet Faust Gretchen selbst, die durch thn zur Totung der
Mutter und des von Faust empfangenen Kindes kommt und in
Wahnsinn fallt, ehe der Henker sie holt. So 148t Fausts Liebe aber
auch Gretchen als Gestalt erst wirklich werden, indem er sie tiber
ihre Grenzen hinausreifit und zerstort, seine eigene Unbedingtheit
als Unbedingtheit der Hingabe in sie pflanzt.

Die Idyile ist Idylle erst in Fausts Deutung ihres Lebens, wih-

217




rend Gretchens reale Umwelt von vornherein schwere Widersprii-
che aufweist — am deutlichsten in der Zentralstellung der Kupple-
rin, statt der Mutter, und in Gretchens problematischer, halb
ahnungsloser, halb affizierbarer Vertrautheit mitihr. Sie wird reine
Natur in einem Moment ihres Weges zum BewuBtsein, der im lyri-
schen Augenblick von Gretchens in sich kreisendem Spinnlied zur
Sprache kommt — mit der ungeheuren, spéter von Goethe elimi-

nierten Kiihnheit:

Mein Schof3, Gott
Dringt sich nach ihm hin . ..

Sie kommt zu sich in der Fraglosigkeit ihres Entspringens aus ge-
lebten konkreten Bindungen, die auch Schuld ist. Sie wird verant-
wortlich als Schuldige und bewuft im Zerbrechen ihres Bewuft-
seins, das in diesem Zerbrechen schlieBlich iiber Fausts
Bewuftsein hinausgeht, weil ihres, wo er auf Ausfliichte und Ent-
schuldigungen sinnt, zerbrechend den radikalen Widerspruch der
Lage einfingt: Faust Morder, Verfiihrer, Liebender, sie Morderin,
Verfiihrte und Liebende, schuldig und gerechtfertigt durch das
Beste in ihr, denn ihre Schuld flieBt aus der grenzenlosen Hingabe
und nicht, wie bei Faust, aus dem grenzenlosen Selbstverwirkli-
chungswillen. Deshalb kann Gretchen in der Zerstorung durch
Faust das werden, was er in ihr imaginiert: Vereinigungsglied zwi-
schen Himmel und Erde, der «Engel», in dem die gottliche Liebe
den liebend-lieblosen, auf Gott bezogenen und gottlosen Faust an-
ruft. Auch wenn der Urfaust in der Kerkerszene eine harte, hoch
expressive Prosa erklingen JaBt, die, neben einigen anderen Glat-
tungen, in der klassischen Fassung in balladeske Reimverse abge-
t6nt wird, auch wenn in der Erstfassung noch nicht die Stimme von
oben: «ist gerettet» ausspricht, ist in Gretchens Uberantwortung
an die Engel im Gericht Gottes, mit der sie am Ende aus dem
Wahnsinn auftaucht, die Gnade da und im verhallenden Ruf:
«Heinrich! Heinrich!» auch die gottliche Liebe, wie sie bei Goethe
gedacht oder besser nur im Gleichnis faBbar geahnt ist: nicht als
die eines jenseitigen Schopfers, sondern als eine Quelle des
Lebens, von der ausfliefend und in die zuriickflieBend in einer un-
aufhorlichen gegenlaufigen Bewegung die Welt besteht. In dieser
Konzeption ist die Tragik des Werther und des Gorz aufgehoben,
aber nicht entscharft — sie ist das Moment, in dem das Sein Entfer-

218



nung vom Ursprung, das Individuelle Vereinzelung vom Ganzen
ist. In dieser Ausgangskonzeption sind aber auch alle spateren
Metamorphosen des Werkes schon als Moglichkeiten enthalten.

219




